مركز القطاع الثالث للاستشارات والدراسات الاجتماعية (( قطاع )) ( الكتاب الخامس )

## عبدالله بن سليمان بن ناصر السلومي

۹۰ - ۱۳٤۵ - ۱۳۴۵ هـ (تجارب تطوعية مبكرة)

قدمه الدكتور / مصطفى بكري السيد و كتبه / محمد بن عبد الله بن سليمان السلومي

محمد بن عبدالله بن سليمان السلومي عبدالله بن سليمان بن ناصر بن سليمان السلومي -رحمه الله-(تجارب تطوعية مبكرة)

د. محمد بن عبدالله بن سليمان السلومي

الطبعة الأولى منشورات 2014 - 1435

ح- محمد عبدالله السلومي، ١٤٣٥ هـ
فهرس مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر
السلومي، محمد عبدالله
السلومي ١٤٣٥ هـ - ٢٤٥ هـ
(تجارب تطوعية مبكرة)/
عبدالله السلومي - الرياض، ٢٤٦ هـ
٢٢ ص ٢٤ اسم× ٢٤ سم
٢٢ ص ٢٤ اسم× ٢٤ سم
٢٠ السلومي، عبدالله سليان بن ناصر بن سليان، ت ٢٤٦ هـ
٢٠ التراجم الذاتية ٣ – العمل التطوعي أ. العنوان
٢٠ التراجم الذاتية ٣ – العمل التطوعي أ. العنوان
٢٠ مردمك: ٩-١٥ - ١٠ - ٢٠٣ - ٢٤٢ هـ
٢٠ المدلومي، عبدالله سليان بن ناصر بن سليان، ت ٢٤٢ هـ
٢٠ المدلومي أ. العنوان
٢٠ المدلومي ٢٢ - ٢٢ مـ
٢٠ المدلومي أ. العنوان
٢٠ مردمك: ٩-١٥ - ١٠ - ٢٠ - ٢٠ - ٩٠ - ٩٠ مردمك: ٩-١٠ مـ

التنفيذ الفني والإخراج وجوه للانتاج الإعلامي



**دار وجوه للنزائر والتوزيع.** Wojooh Publishing & Distribution House

www.wojoooh.com

المملكة العربية السعودية - الرياض ت: ٤٥٦٢٤١٠ ف: ٤٥٦٢٤١٠

#### للتواصل

info@wojoooh.com www.facebook.com/wojoooh

#### إهداء



قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «خَيْرُ النَّاسِ أَنْفَعَهُمْ لِلنَّاسِ» مسند الشهاب (١٢٣٤) صححه الألباني الأحاديث الصحيحة رقم (٩٠٦)) (الجامع الصغير (٣٢٨٩)).

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

الناس في الدنيا ثلاثة : «ميت قبل أن يموت، وآخر يموت يوم يموت، وثالث يحيا بعد أن يموت».

# الإهداء

إهداء

إلى الذين سبقونا بالإيهان والدعاء لنا، وقد أصبحنا ثمرة من ثمرات تربيتهم وإخلاصهم ودعائهم.
 إلى رواد كتابة التاريخ والتراجم نقدم {تجربة حياة} لصورةٍ من حياتنا الاجتهاعية وما فيها من القيم التطوعية والأعهال الاجتهاعية التاريخية التي أسهمت في التكامل وما فيها من القيم التطوعية والأعهال الاجتهاعية التاريخية التي أسهمت في التكامل مع الخدمات الحكومية.
 إلى جميع الأجيال ليكون الاقتداء والاستفادة من (التجارب التطوعية المبكرة) وإلى مؤسسات البذل التقومية والأعهال الاجتهاعية التاريخية التي أسهمت في التكامل مع الخدمات الحكومية.
 إلى جميع الأجيال ليكون الاقتداء والاستفادة من (التجارب التطوعية المبكرة) للسابقين مرتقى همتها وموضع اهتهامها.
 إلى مؤسسات البذل التطوعي في بلادنا المباركة (المانحة والمنوحة) لرصد تجارب التطوع قبل نمو مؤسساته وجمعياته .
 إلى الإمام الذهبي ونحن نقدم صفحة معاصرة إضافية من (سير أعلام النبلاء) إهداء من المقدًم للكتاب د. مصطفى السيد.

,



| رقم الصفحة | المحتويات                                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ١٣         | تقديم د.مصطفى بكري السيد                                                   |
| ١٣         | اقتضاء العلم العمل (تطوع عبدالله السلومي أنموذجاً)                         |
| ۲ ۱        | تمهيد                                                                      |
| ۲۷         | المقدمة                                                                    |
| ٣٩         | المبحث الأول: الإطار المكاني المباشر (الشنانة في التاريخ)                  |
| ٤٠         | الأهمية التاريخية للشنانة                                                  |
| ٤٠         | الشنانة (الموقع والأهمية)                                                  |
| ٤٢         | سكان الشنانة بين القديم والحديث                                            |
| ٤٥         | عائلات الشنانة بعد قَطْعَة الشنانة                                         |
| ٤٦         | أبيات تختصر الأدوار                                                        |
| 0 )        | المبحث الثاني: الشيخ عبدالله بن سليهان بن ناصر السلومي<br>(السيرة الذاتية) |

| رقم الصفحة | المحتويات                                    |
|------------|----------------------------------------------|
| ٥٢         | ميلاده ونسبه ونشأته                          |
| ٥٤         | زوجاته وأولاده (بنين وبنات)                  |
| ٥٧         | مصادر عیشه                                   |
| ٦.         | صفاته الشخصية                                |
| ٦٩         | الدعابة العاطفية في شخصيته                   |
| ٧٩         | المزاح في شخصيته                             |
| ٨١         | حوادث في حياته (ذات عبرة)                    |
| ۸۳         | زهده وورعه                                   |
| ٨٧         | الحكمة والحنكة في شخصيته                     |
| ٩٣         | كرمه                                         |
| ٩٩         | المبحث الثالث: السيرة العلمية والدعوية       |
| ١          | مكانته الاجتماعية                            |
| ١٠٢        | الشيخ بين مرحلتين                            |
| ١٠٩        | ملامح من شخصيته العلمية والخيرية             |
| 110        | نهاذج من صفاته الدعوية                       |
| ١٢١        | التقييم الدعوي في شخصيته                     |
| ١٢٤        | تربيته لأولاده                               |
| ١٣٩        | المبحث الرابع: تنبيهات علمية وأعمال احتسابية |
| ١٤٠        | الحسبة والاحتساب عند الشيخ                   |
| ١٤٤        | التلازم بين الحسبة والابتلاء                 |

| رقم الصفحة | المحتويات                                      |
|------------|------------------------------------------------|
| ١٤٩        | الاحتساب صمام أمان                             |
| 101        | علمه ودعوته وفقهه                              |
| 107        | لفتاته العلمية                                 |
| ١٦٣        | التنبيهات المعرفية                             |
| ١٦٧        | رؤيته في الصناعات الحديثة وأشراط الساعة        |
| ١٧٤        | السلطان والقرآن                                |
| ١٧٩        | رسالة العلماء                                  |
| ١٨١        | المداراة والمداهنة                             |
| ١٨٤        | رؤيته عن (دور الحسبة في قيام الدولة السعودية)  |
| ١٨٩        | المبحث الخامس: قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) |
| 19.        | قهوة أبي سليمان (أسماءٌ ومُسمَّيات)            |
| ۱۹۳        | (١) قهوة الحرية                                |
| ۲۰۳        | (٢) القهوة المفتوحة                            |
| ۲۱.        | (٣) قهوة الحسبة                                |
| 715        | (٤) قهوة أبي صالح                              |
| ۲۱۸        | (٥) قهوة أبي سليمان                            |
| 719        | (٦) قهوة مطوِّع الشنانة                        |
| 777        | (٧) قهوة الخيرية                               |
| 777        | (٨) قهوة ابن قيم الشنانة                       |
| 779        | لمحة عن ابن القيم الذي نسبت القهوة إليه        |

| رقم الصفحة | المحتويات                                                      |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| 779        | ابن تيمية في قهوة ابن قيم الشنانة                              |
| ८८२        | المبحث السادس: أنموذج من الأعمال التطوعية والتعاونية           |
| 75.        | الحج ونوافذ التطوع                                             |
| 7 5 1      | حملة الحج (التعاونية الخيرية)                                  |
| 720        | تجارب عملية ميدانية                                            |
| 701        | دروس مستفادة                                                   |
| 707        | التربية والاختبار في الحج                                      |
| Y 0 Y      | المبحث السابع: جوانب من رسالته الخيرية                         |
| 707        | الشيخ والمسجد                                                  |
| 771        | نهاذج من أعماله الخيرية                                        |
| 778        | أصحابه وأحبابه من المشايخ وطلاب العلم وبعض محبيه               |
| 777        | تلاميذه والمحتسبون معه (الجيل الأول)                           |
| ۲۷٤        | تلاميذه من (الجيل الثاني)                                      |
| 777        | السلومي في عيون محبيه                                          |
| 777        | الأستاذ محمد الحزابي بعنوان: (من <b>شيوخ الإحسان والعط</b> اء) |
| ۲۷۷        | الشيخ عبدالعزيز اليحيي بعنوان: (أبيات عن الماضي والحاضر)       |
| ۲۷۸        | الشيخ الأستاذ محمد الشهري بعنوان: (من ذرى الأزد إلى ربى نجد)   |
| ۲۸۰        | الشيخ فريح العقلا بعنوان: (المحبوب والمحبَّب)                  |
| ۲۸۰        | الشيخ الدكتور علي الأهدل بعنوان: ( <b>الأخيار والغيث</b> )     |
| 777        | الشيخ رشيد الحربي بعنوان: (قهوة لم تتغير)                      |

| رقم الصفحة  | المحتويات                                                  |
|-------------|------------------------------------------------------------|
| ۲۸۳         | الشيخ محمد المجاهد الخليفة بعنوان: (تجربة يجب أن تُكرر)    |
| ٢٨٤         | الشيخ صالح الزامل بعنوان: (ر <b>جل يذكرني بالصحابة</b> )   |
| 777         | الشيخ عبدالعزيز العقل بعنوان: (رحلة طيبة)                  |
| ۲۸۸         | الشيخ الأستاذ محمد الشهري بعنوان: (م <b>نتدى السلومي</b> ) |
| ۲۸۹         | الشيخ الدكتور عبدالله الحمود بعنوان: (من حواضن الدعوة)     |
| ۲٩.         | الشيخ عبدالرحمن الرثيع بعنوان: (ر <b>جل افتقدناه</b> )     |
| 791         | مرضه ووفاته                                                |
| 797         | رثاؤه                                                      |
| <b>79</b> V | ما قبل الخاتمة والخاتمة                                    |
| ۲۹۸         | ما قبل الخاتمة (التاريخ بين الاجتماعي والسياسي)            |
| ٣.0         | الخاتمـة :(دروس وعبر)                                      |
| ٣.0         | أولاً/ التطوع قيمة كبرى                                    |
| ٣٠٦         | ثانياً / حرية قيم التطوع                                   |
| ٣.٧         | ثالثاً / السياق التاريخي العام                             |
| ٣٠٨         | رابعاً/ الإصلاح                                            |
| ۳۱.         | خامساً / الزهد                                             |
| ۳۱۱         | سادساً / الوهم                                             |
| ۳۱۱         | سابعاً/ صناعة القيادات                                     |
| 310         | ملاحق الكتاب                                               |

| رقم الصفحة | المحتويات                                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٣١٦        | الملحق الأول: ترجمة عبدالملك السلومي (حفيد المتُرجَم<br>عنه) -رحمهما الله- |
| ٣٤٤        | الملحق الثاني: الرسم البياني لنسب المترجم عنه                              |
| ٣٤٦        | الملحق الثالث: صور من فن حياكة المصاحف                                     |
| ٣٤٧        | من الملحق ٤ إلى الملحق ٢٠: صور ووثائق معظمها بخط يده                       |
| ٣٦V        | المصادروالمراجع                                                            |
| <b>TVT</b> | خاتمة الخاتمة                                                              |
| ٣٧٥        | كتب للمؤلف                                                                 |





اقتضاء العلم العمل (تطوع عبدالله السلومي أنموذجاً) لم يَعتل منابر الفضائيات أكثرها وجعجعة بعضها، قبلها كان وبعدها سيظل، وعندما تمَل أو تمُل، ولن يبقى منها إلا رجع الصدى، ورماد معارك الوهم، ومتكلمو الفضائيات جُلَّهم تدثروا بالأكاديمية، وتجلببوا بالسلفية وارتدوا بجاد الحداثة وبرد الديمقراطية كانت الأرض يبابا<sup>(()</sup> قبلهم، ثم انتهت سرابا بقيعة يحسبها الظمآن معرفة وهي لا تعدو أن تكون ما يطلبه المولون، ليُجلدَ به السامعون، وتبقى الأمة تنتظر غيث القرآن وعطاءات السنة، فلا تجد ذلك إلا نادراً مع كثرة القراء والكتب، وتوافر المعرفة وشبكة المعلومات (الانترنت).

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

 (١) كاتب هذا الموضوع هو أبو محمد مصطفى بكري السيد اللبناني بلداً (القصيمي موطناً)، وهو من رواد قهوة أبي سليهان ما يزيد عن أربعين (٤٠) عاماً، وهو أستاذ سابق في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وأستاذ اللغة والأدب في جامعة القصيم بعد ذلك، وقد كتب هذا بتاريخ ٤/ ٧/ ١٤٣١هـ، الموافق ١٤/ ٦/ ٢٠١٠، وذلك مبادرةً ووفاء منه للشيخ عبدالله السلومي، وكتبها بعاطفته الجياشة وأسلوبه الأدبي الرفيع.
 (٢) اليباب بمعنى الخراب – أرض يباب: أرض خراب.

أبو سليهان عبدالله بن سليهان السلومي، الرجل الأمة، الرجل المؤسسة، موظفوه قلبه وعقله وإسلامه، من خلالهم يُقدِّم للناس الحق والحقيقة مبرأة من الزيف، منزهة عن الحيف، مجلسه كتاب مفتوح مصدره الكتاب والسنة، وجهده متصل لخدمة مصالح الأمة، الدليل قبلته، والمسلمون الفاعلون قبيلته، بلا حدود، كان معجباً و(عاملاً) بالمصطلح النبوي (نزَّاع القبائل)، أي الناس الذين لا رابط بينهم إلا عقيدتُهم، ترك الثرثرة على المصطلحات، وقِبَلَ الجد وجهه ولّى، ولكلٍ وجهة هو مُوَلاًها (وكلٌ ميسر لما خلق له)<sup>(۱)</sup>.

على الأرملة يَسعى، وللمدين يفزع، ولطالب الزواج يُصغي، وذَّ ألاّ يبقى عزب أو عزباء، الزواج حصن المجتمع كان يرى، وللسعي لتحقيق ذلك كان يعمل، يندفع الناس إلى مجلسه لدوافع شتى، يجدون من لدنه وجهاً مرحبا، وحديثاً محببا، إن الكلام جانبٌ من القِرى، لا ينقلب زائره إلى أهله إلا بزاد من نقد بنَّاء، وطعام بسيط لا ينقطع يقدمه للناس، أو صدمة فكرية تعيده إلى الجادة، لا ينقطع عن الحرمين الشريفين حاجاً أو معتمراً، وفي رحلاته تلك يذكرني برحلة محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله إلى الحج التي قطع فيها أفريقيا من الغرب إلى الشرق لا يترك بلداً يتوقف فيه إلا هطلت عليه –بفضل الله ثم علمه- سحائب العرفة، كذلك أبو سليهان يتحف الركب من الشنانة إلى الحرمين ذهاباً وجيئة، بآي من القرءان وقبسات من السنة وأقوال السلف، ليتَعْدُوَ رحلاته دورات تربوية، وفصولاً دراسية، يعود منها الرجل فلا يدري أكان الحج والعمرة أكبر الزاد، أم أخلاق الرجال أكثر ما استفاد، أم العلم بالأنساك والدين أعظم ما

(١) أخرجه مسلم في صحيحه، بيت الأفكار الدولية للنشر والتوزيع، الرياض – السعودية طبعة الراجحي،
 ١٤١٩هـ / ١٩٩٨م، ج٢، ص٢٩٩، ورد في كتاب شرح الطحاوية – طبعة دار السلام، باب الميثاق الذي أخذه الله تعالى، ج٢، ص٢٤٨.

جاءه مرة صاحب سيارة (جيمس) قُبيل الحج طالبا منه إن كان يعرف حجاجاً من المواطنين كي يذهب بهم إلى الحج بأجرة معلومة، قال صاحب السيارة (الجيمس) كلمني بعض المتعاقدين، ولكن أنا أريد من المواطنين. قال أبو سليمان: «إن بعض المتعاقدين قد يكونون خيراً منا»، إن هذا الأفق الرحب قد يُفتقد عند رجال هم جبال من المعرفة، ولكن غُطِّيت قممهم بالتعصب أحياناً. يَدعو دائماً إلى الطعام فيُجاب، ويُدعَى من أقل الناس شأناً فيُجيب، يجعل المائدة جسراً إلى التعارف، ويجعل الحديث بعدها هدفه وغايته، فلا ينتهي مجلسه بغير غُرر الفوائد، وغزير العوائد، دون أن تغيب النكات والطرائف عن مجلسه وجلسائه يسمعها برحابة صدر، ويُفسح لها ولرواتها حتى لا يكون مجلسه جدٌ مبالغٌ فيه لا تطيقه بعض النفوس.

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

وقبل أن ينتقل إلى بيت بُني من الإسمنت المسَلَّح كان يقيم في بيت من الطين أوشك أن يكون مثابةً للناس في حين كان بعض المنتسبين للعلم الشرعي من قضاة وأمثالهم يتطاولون في البنيان، ويتقاصرون في الفضل ونشر العلم والرأفة بالناس لاسيها العامة والخاصة وما بينهها، هؤلاء وأولئك يَؤمُّون بيت الطين بحثاً عن طمأنينة لم يجدوها في بيوت أذن الله أن تعمر بالحجر، ولكن قلوب سكانها أنكرتهم وأنكروها أحياناً، فكانت أقدامهم تحملهم رغماً عن إرادتهم إلى بيت أي سليهان يبحثون عن سعادة مفقودة، لأنهم كانوا يحسبون السعادة امتلاكا، أما أبو سليهان فيَعُدها انعتاقاً ولم يكن قاصدو أبي سليهان يبحثون عن طمأنينة القلب فحسب، بل عن غذاء العقل أيضاً فهم يشعرون دون إرادة أن كلامه بات مرجع عقولهم ومصدر معرفتهم، لقد سمعت الكثيرين من رواد مجلسه يحملون رؤيته ويَحلمون بتحقيق مشروعه الذي يقوم على الثقة المطلقة بالإسلام وانتصاره حتى لو كانت الإمكانات المادية متواضعة، وكان سلوكه خير شاهد على ذلك، وكانت النهاذج المثلى للأب وللرجل التي يحكيها بمثابة أطواق النجاة لبعض الآباء والرجال الذين جعلوا أبا سليهان يستشهد بقوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَمْرُ لِلَّيَكِ فَاَنْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴾ (النمل: ٣٣).

مدللاً على تراجع دور بعض الآباء والرجال والأزواج، مبيناً غربتهم وعجزهم أمام النساء والأولاد والمجتمع، ولأنه يراهم ضحايا ثقافة نُحلّب<sup>(1)</sup>، فقد عمل على ضخ ثقافة ﴿ خُذِ ٱلۡكِتَبَ بِقُوَّةٍ ﴾ (مريم: ١٢)، و(المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف)<sup>(1)</sup>.

في بيت الطين وفي مجلس استقبال الضيوف، وهو ما يُسمى القهوة حيث (القهوة الطينية) احتفى الشيخ بكل مدارس الدعوة من رسميين ومتطوعين وما بينها، يسمع للجميع ويسمح لكل الرؤى، ولكنه يُعقِّب بحزم في المضمون، ولين في الأسلوب، ويأبى أن يكون شاهداً محايداً، بل شريكاً، واضعاً سلامة المعتقد وأمن الناس الفكري فوق كل مطلب، فعل ذلك مبكراً، ولم يقله تزلفا أو تنطعاً.

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

-أحسبه ولا أزكي على الله أحدا- لم يسع لأي مطلب شخصي، أو مكسب مادي أو تجمع حزبي، حزبه المسلمون أنّى كانوا وأين حلُّوا، مشروعه الإنسان الذي يطمع أن يبلغه كلمة التوحيد. ولِمَا كان يترامى إلى سمعه من تراجع في العفة والفضيلة، فقد رأى أن الزواج

(١) الْخَلَّب: السحاب غير الممطر وهـو كنايـة عن ضحالتهم الثقافيـة (البرق الْخَلَّب الذي لا غيث فيـه كأنه خادع وميض) لسان العرب طبعة دار المعارف، القاهرة- مصر، ج ٢ ص١٢٢٠. (٢) أخرجه مسلم في صححيه، كتاب القدر، حديث رقم (٢٦٦٤) ص ١٠٦٩. هو مقبرة الفجور، وطريق العبور إلى عالم يمنح الاستقرار النفسي الذي يقوم عليه كل استقرار، شجع على الزواج مادياً ومعنوياً، زوّج الكثير وتزوج امرأتين فقط.

لم يثرثر عن الفضيلة بمَبْعدةٍ عن أهم منابعها وهو الزواج، بوجهٍ طليق يَلقَى به مرتاديه، لم يعرف العبوس وجهه كما هو معروف عن بعض الناس - وفقهم الله إلى الخير- ولم يُقبل في مجلسه على الكبار فقط، بل يُداعب الصغار، ويسأل عن زواجهم بوصفه مستَقرَ أنفسهم ومطمأن قلوبهم، ويأخذ الباكستاني والبنغالي وغيرهم من العرب والعجم في مجلسه حظاً من الاهتمام لا يقل عن حظ أي مواطن أو مقيم، لم يتْل الآيات ويرفع الرايات ويتعثر بالسلوك بل أوشك أن يكون (خلقَه القرآن)، أما إذا اقتضى حكم شرعى تبّيين آية فنجده يتلوها كاملة دون تعثر أو تلعثم أو خطأ، وكذلك صنيعه مع الحديث الشريف، ولا أنسى مرة ذكرتُ حديثاً أمام أحد أبنائه العلماء، فقال ابنه العالم: ما مصدر هذا الحديث؟ فقلت: سمعته من الألباني -رحمه الله- فهَمَّ أن يكتبه فقال أبو سليهان: تجده في رياض الصالحين!، أما التسبيح والذكر فكان ديدنه، ما شاء الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله، مطرنا بفضل الله ورحمته، يقولها لمن زاره على غير توقع. لا ضير أن اعترف بأُبوَّتهِ الفكرية، بل ذلك شرف لي، ولئن كانت أُبوَّة النسب رابطة أبنائه به، فأنا من أبنائه فكراً وسلو كاً.

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

وفي ختام مقالتي عن شيخي ومدرستي العلمية أبي سليهان أقول: إن هذه الشخصية تدل على عظمة الإسلام، وقدرته غير المحدودة على صنع رجل بمكان ومكانة أبي سليهان، فهو لم يصل إلى ما وصل إليه بهالِ جمعه، أو نسبٍ رفعه عن بقية الناس لقد كان من أوسطهم نسبا وأقلهم مالاً، ولكن الإيهان الذي وقر في قلبه، والرؤية التي زرعها فيه أبوه –رحمه الله– جعلاه في صميم اهتهام المجتمع، لأن التدين أهم صفة يتميز بها المجتمع السعودي، وأكثر صفة يُجمع عليها السعوديون، ولاسيها عندما تكون من الناس وإليهم كها مثَّلها أبو سليهان، دون تظهير إعلامي وعندما وجد رواد قهوته غذاء قلوبهم وقوام عقولهم في كلهاته التي كانت تطرق مسامعهم لتستقر في أعهاق أفئدتهم، هذا ما منزلته في نفوس محبيه وعارفيه، أنهم لم يشعروا أنه يعمل لذاته أو يصرف الوجوه لشخصه، بل وجدوا النص دون الشخص والعام وليس الخاص، والمؤبد دون المؤقت هدفه هذه الأمور لأن إيهانه بالله وراء حَراكه كله، أحسبه كذلك ولا

لم يكن أبو سليهان مُطلعاً على مصطلحات مثل المجتمع المدني، والعمل المؤسسي والرأي العام، والتنسيق مع الإعلام، ولكنه يحقق ذلك جله دون أن تكون أسهاء بلا مسمى، ولعل الدليل الأبرز على ما أقول، أن تجد لقهوته في بلدة صغيرة حضوراً فاعلاً وعملياً، وحضاريةً لا تجدها لمثيلاتها في المدن الكبرى والمتوسطة وذلك كها قلت يعكس عظمة التفاعل بين المسلم والنص الشرعي، لتوظيف ذلك في خدمة المجتمع وقضاياه، لا لإثارة الجدل والنقاش حول قضايا تؤخر ولا تقدم، وتفرق ولا تجمع، وإذا كان ما سبق يعكس عنوان المقال فإن أعمال الشيخ في الوقت ذاته تعكس أنموذجاً للتطوع في زمن غابت فيه مؤسسات المجتمع الأهلي التطوعية فكان الشيخ وأمثاله نهاذج حية عملية في التكامل مع مؤسسات الدولة.

غفر الله للشيخ ورحمه وأسكنه فسيح جناته مع النبيين والصديقين والشهداء وحسن أولئك رفيقا، وبارك في ذريته وأحفاده، ورزق المسلمين أمثاله، وآخر دعواي أن الحمدلله رب العالمين، وصلى على سيدنا محمد وآله أجمعين».

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 



تمهيد

إن تدوين المعلومات التاريخية مهما كانت قليلة، أو كتابة المواقف أو الترجمات الشخصية لبعض الناس أو تدوين القضايا الفكرية والثقافية عند بعضهم الآخر يُسهم كثيراً في صُنع الصور الذهنية الواقعية عن تاريخ المجتمعات السابقة، ويُكْمِل الصور التاريخية للأمم والمجتمعات المنصرمة، وقد أثبتت الأحداث أن مثل هذا التدوين يكون له أثر كبير في حياة الأجيال اللاحقة المتطلعة للنهوض والتقدم، والتاريخ بهذا ليس هو الجانب السياسي للحكومات والدول فحسب، بل هو كل أنشطة الأمم الفكرية والثقافية والاجتماعية والعسكرية ثم السياسية، كما هو عنوان بن سعد في كتابه (الطبقات الكبرى) عن التراجم والسير، وليس عن الدول. والتدوين عن الرجال هو منهج شرعي تعبدي عند كثير من المؤرخين المسلمين من أمثال شمس الدين الذهبي في كتابه القيم(سير أعلام النبلاء)<sup>(۱)</sup> وغيره من

كتب التراجم لرجال هذه الأمة ونسائها حفظاً للتراث واعتزازاً بالتاريخ، ونصحاً

<sup>(</sup>١) انظر العنوان اللافت للذهبي: سير أعلام النبلاء طبعة مؤسسة الرسالة، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ، وانظر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة لابن حجر، دار الجيل، بيروت - لبنان.

وإرشاداً للخلف من هذه الأمة، فقد كانوا (رحمهم الله) يقومون بكل ذلك إيهاناً منهم بأن التدوين على هذا النهج هو التاريخ الحقيقي للأمم، وأنه حق من حقوق الأجيال اللاحقة على الأجيال السابقة، ليتعلموا من تجارب السابقين ما ينقلونه إلى اللاحقين، بل هو من حقوق الإنسانية كلها.

إن من حقوق المصلحين والمتطوعين على أمتهم تدوين سيرهم، وتسجيل مآثرهم الإيجابية مهما كانت قليلة، والإخلال أو التقصير بـ(فرض الكفاية هذا) قد يُلحقُ التقصير بالأمة كلها، لذا فالقيام بهذا الفرض يرفع التقصير المذموم، وقد يكون من آثار هذا التقصير بفرض الكفاية تفريط الأولاد (بنين وبنات) في تدوين سير آبائهم وأجدادهم العطرة والمؤثرة، وهذا قد يعد نوعاً من أنواع العقوق، لأن كتابة التاريخ والسير والتراجم ليست ملكاً لهم وحدهم بل هي ممتلكات للأمة. كما أن من الأمانة التاريخية وأداء المسؤولية إعادة قراءة وكتابة ما دُوِّن سابقاً في كتب التراجم من زوايا متعددة وجوانب متنوعة تخدم حاضر الأمم والشعوب والمجتمعات ومستقبلها –وهو نوع من الحداثة والتحديث-، وهذا موضوع آخر كبير ليس هنا محل بحثه.

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

إن تدوين حقائق التاريخ والترجمة لرجاله ونسائه كفيلان بإحياء الأموات بعد موتهم بالذكر الحسن، ومضاعفة حسناتهم، بل والاستفادة من تاريخهم وسيرهم، من خلال نشر علمهم وحسبتهم ومآثرهم الطيبة، وكم مرة سمعت مشافهة من والدي وهو -المعني بالترجمة هنا في هذا الكتاب- يقول عن شيخ الإسلام: «انظروا إلى ابن تيمية -وقد حُورب فكره وصُودر في زمنه- كيف رفع الله ذكره بعد مماته، فعلمه وفقهه وفتاواه وكتبه وسيرته ومواقفه عُرفت بعد موته، وانتشرت أضعافاً مضاعفة آلاف المرات عن زمن حياته والواقع شاهد بذلك» وبعد سماع

هذا القول من شيخي وأنا أبحث في تخريجات بعض أقواله واستدلالاته وجدت كلاماً نفيساً يصدِّقه ويُعزِّزه لـ ( شهاب الدين أحمد بن مُرِّي الحنبلي)، حيث يقول في رسالته إلى زملائه تلاميذ شيخ الإسلام بعد موته رحمهم الله: «ووالله، إن شاء الله ليقيمن الله سبحانه لنصر هذا الكلام -يقصد كلام ابن تيمية- ونشره وتدوينه وتفهمه واستخراج مقاصده واستحسان عجائبه وغرائبه رجالاً هم إلى الآن في أصلاب آبائهم، وهذه سنة الله الجارية في عباده وبلاده والذي وقع من هذه الأمور لا يُحصى عدده غير الله تعالى (')، وقد برَّت يمين ابن مُرِّي -بحمد الله ومنَّته- ورأينا ذلك يتحقق، ومن ذلك على سبيل المثال لا الحصر (قيام دولة الإسلام في نجد قبل ثلاثة قرون فإن هذه الدولة قامت على تراث المجدد ابن تيمية بالتعاون بين شيخ الإسلام المجدد محمد بن عبدالوهاب والأمير محمد بن سعود -رحمهم الله تعالى-. ومن صور إحياء الحق وانتصار الحقيقة بحفظ الله لها - كأنمو ذج - ما قام به الشيخ عبدالرحمن بن قاسم (ت ١٣٩٢هـ) بمساعدة ابنه محمد () (ت ١٤٢١هـ) بعد نحو ستة قرون من وفاة ابن تيمية بمهمة جليلة في خدمة نشر (مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (") وذلك لأول مرة، وابن تيمية كما وُصِف: «هو غُرَّة في جبين الدهر، زينة لأهل الإسلام، لسان صدق للعلماء، عمدة للباحثين، نفع الله به أقواماً بعد آخرين، وقد انتشر في العالمين انتشار العافية، وكتب الله له من القبول والانتشار ما يعزّ نظيره في جهود المتأخرين ())، وأقول: إن كتب ابن تيمية مازالت

<sup>(</sup>١) قطعة من مكتوب الشيخ الأمام الزاهد شهاب الدين أحمد بن مري الحنبلي، انظر: مقدمة الفتوى الحموية الكبرى لشيخ الإسلام ابن تيمية دراسة وتحقيق حمد بن عبدالمحسن التويجري، ص١٨، طباعة دار الصميعي الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ .

 <sup>(</sup>٢) هو محمد بن عبدالرحمن بن قاسم (١٣٤٥ هـ ١٤٢١هـ) وهو ممن تعرف على الشيخ عبدالله السلومي والتحق معه في حملته الخيرية للحج عدة سنوات بالمشاعر المقدســـة، وكانت له حوارات علمية وفقهية في خيمة السلومي في منى خاصة عن تراث ابن تيمية ومسائله الفقهيه وفتاواه.
 (٣) انظر: (المداخل لآثار ابن تيمية) طبعة دار عالم الفوائد، مكة المكرمة- السعودية، بكر أبو زيد، ص ٩٢.
 (٤) المرجع السابق «ص ٩٣».

مصدر المتكلمين ومرجع المنظرين عند معظم الحركات الإسلامية المعاصرة بل هي مصدر من مصادر التجديد للعقل المسلم، وهي بالتالي من المصادر الفكرية لنهضة الأمة الإسلامية في كل زمان ومكان.

ومن المعلوم أن البخاري مع جلالة قدره أُخرج طريداً، ثم مات بعد ذلك غريباً، وعوضه الله سبحانه عن ذلك بها لم يخطر في باله، ولا مَرَّ في خياله، من عكوف الأمم على كتابه، وشدة احتفائها به وترجيحها له على جميع كتب السنن، وذلك لكهال صحته، وعظمة قدره، وحسن ترتيبه وجمعه، وجميل نية مؤلفه، وغير ذلك من الأسباب...»<sup>(1)</sup> قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذَهَبُ جُفَاً مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِّ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْتَالَ ﴾ (الرعد: ١٧).

وبالإضافة لكل ما ذكر من أهميةٍ عن التدوين التاريخي ففوائد التدوين عن المصلحين والمتطوعين ومبادرات التطوع تتعدى ذلك إلى: التذكير بالدعاء لهم والترحم عليهم عبر العصور والأزمان، كما أن تناقل الأحفاد والأسباط سير آبائهم وأجدادهم يُعد من وسائل الاعتزاز المشروع والاقتداء الحسن بمن سبق، والذي من شأنه شحذ العزائم، وإعلاء الأمم والهمم.

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

إن التاريخ لو نطق لقال: حياة هؤلاء وأمثالهم تجربة تستحق التدوين، ففي تاريخ الرجال والنساء من وطننا المبارك تجارب ثرية وقصص كثيرة تشهم في تشكيل الصورة التاريخية للحياة الاجتهاعية في زمن كان التدوين فيه عن الحياة الاجتهاعية ضعيفاً أو نادراً، وإذا كان هذا التدوين التاريخي مندوباً أو واجباً بحق الوطن أو ساكنيه من جميع فئات الناس والصالحين منهم بشكل أخص فهو بحق الأبوين

<sup>(</sup>١) انظر: «رسالة شهاب الدين المري» ص ١٠٢ في الجامع لسيرة شيخ الاسلام ابن تيمية لـكل من: (محمد عُزَيز شمس،و علي بن محمد العِمران إشراف بكر بن عبد الله ابو زيد).

والأقربين أوجب وأدعى، ولا شك أن هناك تجارب في التاريخ الاجتماعي مهمة وكثيرة تحكي حياة كثير من الناس، وقد تكون أكثر أهميةً وإثراءً من هذه الترجمة في هذا الكتاب، لكن كثيراً منها -مع الأسف الشديد- لم ينل حظه من التدوين -كما سبق- .

إن هذه الترجمة وما يهاثلها أو يفوقها يؤكد من جانب آخر على أهمية التطوع وآثاره البالغة في حياة الأمم وبناء المجتمعات والدول، وبالتالي على قوتها على مستوى (الحكومات والشعوب) وانعكاس ذلك متانةً في العلاقة بين الحاكم والمحكوم من خلال الشراكة في بناء الدولة والولاء للدين وحب الوطن حيث التطوع والتبرع من أبرز قيم تعزيز الوطنية الحقة، وهذه هي القيمة الكبرى للتطوع.

والنبرع من ابرر فيم تعرير الوطية الحقة وتعناه مي القيمة الحاري تنطقع. إن إحياء تاريخ التطوع والاحتساب بالتدوين ليس ترفاً فكرياً وهوامش على المتون، بل استعادة للوجه المضيء لهذه الفئة وللتاريخ المشرق لمن أرادوا بناء وطن لا يُفرِّط بالهوية، ولا يُفْرِطُ في اجتناب الحداثة اجتناباً يضع البلاد في عنتٍ مع الحياة وتوتر مع الاحياء.

وأمة بلا تاريخ شامل مكتوب ومقروء تعتز به لا تستحق أن يكون لها وطن تنتمي إليه، والله الموفق.

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$



الحمد لله والصلاة والسلام على عبده ورسوله وصفيه من خلقه نبينا محمد بن عبدالله الذي جعل من قيم التطوع والعطاء عقيدة وعبادة وتشريعات خالدة إلى يوم الدين، وفي هذه أسمى صور ما يُحقق العدالة الاجتهاعية ويُقوي العلاقات الإنسانية ويُلبي الحقوق، ففي كل كبد رطبة أجر سواءً للإنسان أو الحيوان، بل وللمسلم وغير المسلم، وعلى حدٍ سواء للسائل والمحروم وأما السائل فلا تنهر، وردوا السائل ولو بشق تمرة، وتتجاوز قيم الإسلام في العطاء للآخرين العطاء المادي إلى المعنوي ففي تسمك في وجه أخيك صدقة، كها أن تلك القيم تكبح جماح الأغنياء وتهذب نفوسهم تجاه الآخرين، حيث الزكاة تؤخذ من الأغنياء فتدفع الفقراء وغيرهم بأصنافهم الثمانية، كها أن تشريعات العطاء تمنح جميع شرائح عن سبق درهم مائة ألف درهم، وفي هذا تشريع عظيم في حق البذل التطوعي من الفقير قبل الغني، بل وبركة العطاء من الفقير ومضاعفته على عطاء الغزي عند الله، مما يؤكد على أن الشراكة المجتمعية في التطوع والبذل التطوعي من الفقير قبل الغني، بل وبركة العطاء من الفقير ومضاعفته على عطاء الغني عند الله، مما يؤكد على أن الشراكة المجتمعية في التطوع والتبرع حق من حقوق العطاء والحقوق قبل أن تعرف البشرية في عصرها الحاضر قوانين حقوق الإنسان بمئات السنين، وقد جاءت قيم العطاء والتطوع في الشريعة الإسلامية رحمة من رب العالمين للناس أجمعين إلى يوم الدين.

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

التطوع بالنفس أو الوقت أو المال لا يُقدر بثمن لدى الأمة الإسلامية من خلال تشريعات دينها التي جعلت من المسلم ذكراً كان أم أنثى صغيراً كان أم كبيراً متطوعاً ومتبرعاً ومحسناً وموقفاً، والتاريخ شاهد على أمة قامت وتوحَّدت فنافست بأوقافها الحضارات الأخرى، كما أن التطوع والبذل التطوعي لدى الدول المتقدمة مادياً في عصورها المتأخرة أصبح معياراً من معايير التقدم ومقياساً من مقاييس الحضارة، يقول الشيخ صالح الحصيِّن –رحمه الله–: «ما فتئ الخبراء منذ العقود الماضية يُبدون عدم اقتناعهم بكفاية (دخل الفرد) معياراً للتقدم الإنساني) الذي يعني أنه كلما كانت البلد أنصع سجلاً في حماية حقوق الإنسان، وأكثر اهتهاماً بالمصلحة العامة (والبذل التطوعي) كلما وجب اعتبارها أكثر تقدماً في السلّم الحضاري، ولذا اعتبروا السُويد البلد الأكثر تقدما ورُقِيًا في أوربا»<sup>(1)</sup>

### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

لقد حظيت الجزيرة العربية عموماً وبلاد نجد ومنطقة القصيم بشكل خاص – بفضل الله ثم بدعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب –رحمه الله– بدور ظاهر وبارز للعلهاء وطلبة العلم والأئمة وما يصحب ذلك عادةً من مبادراتهم التطوعية

 <sup>(</sup>۱) من كلمة الشيخ صالح الحصين التي ألقاها ضمن فعاليات الندوة التي عقدها مركز الرحمانية الثقافي
 بالغاط في ۱۹/ ۱۱/ ۱۲۸هـ.

في معظم المجالات، وبرز ذلك في المعاجم وكتب السير والتراجم التي تَرجَمت لعلهاء و(مطاوعة) القصيم وبلداته<sup>(۱)</sup>، حيث تميزت واشتهرت بالعلم الشرعي والدعوة والتعليم بشكل مبكر عن غيرها من المناطق، لتصبح المنطقة الثانية –بعد الرياض – في صدارة القيادة العلمية، بل وموطناً للعلهاء ومصدراً لإرسال القضاة والمطوِّعين (المطاوعة)<sup>(۱)</sup> والمرشدين إلى سائر الهجر والقرى، وتوجيه القضاة إلى سائر بلاد الحرمين بعد أن منّ الله عليها بوحدة الفكر في سياق وحدة العقيدة والشريعة، ولذلك فقد تميزت القصيم بأعهال فذة وفريدة في الدعوة والحسبة المواوعة فيها بالتطوع بأنفسهم وأوقاتهم لمجتمعاتهم وقراهم وبلداتهم، فوطنوا القلوب ورسخوا العقيدة، وأخضعوا الأفكار والضهائر لهذا الدين العظيم، القلوب ورسخوا العقيدة، وأخضعوا الأفكار والضهائر لهذا الدين العظيم، وبالتالي فقد أسهموا في وضع الأسس للوحدة الفكرية التي أثمرت بناء الأمن الفكري والاجتماعي ليكون ذلك منطلق وحدة الدولة والشعب، حيث أسهمت

(١) انظر كتاب (علماء من الرس) ومؤلفه حمد بن إبراهيم الحريقي، طبعة الذهبية، الرياض- السعودية، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ومن الكتب التي ألفت عن علماء القصيم كتاب (آل سليم وتلاميذتهم جزئين) ومؤلفه صالح بن سليهان العمري، مطابع الإشعاع، الرياض- السعودية.

(٢) جع «مُطوع»: اسم فاعل بمعنى يُطوّعون الناس للدين، وجمعها مطوِّعون أو مطوِّعة حسب كتابات الغربين، و«مُطوَّع» اسم مفعول بمعنى طوَّعه الدين، وهذه الأخيرة جُمعت بالعامية (مطاوعه) وهي الشائعة بين عامة الناس، وهذه الأخيرة جُمعت بالعامية (مطاوعه) وهي الشائعة بين عامة الناس، وكالا التسميتين معبرتان عن حقيقة دور المطوَّع ولكن الأولى اسم الفاعل أقرب إلى الصواب، وأطلقت هذه الكلمة في نجد وما حولها على الذين يشتغلون بالدعوة وتطويع الناس لسلطان الدين، وقد جاء في القرآن الكريم قوله تعالى: {اللَّذِينَ يَلْمِزُونَ المُطَوَّعِينَ مِنَ المُؤْمِينَ ....} سورة التوبة من الآية ٢٩، بتشديد الطاء «الطَّوّعين» سبب إدغام التاء في الطاء بمعنى الذين يتعلوعون، والمطوّع ولكن الأولى اسم الفاعل أقرب إلى الصواب، وأطلقت هذه الكلمة إللَّذينَ يَلْمِزُونَ المُطَوِّعِينَ مِنَ المُؤْمِينَ ....} سورة التوبة من الآية ٢٩، بتشديد الطاء «الطَوّعين» سبب إدغام التاء في الطاء بمعنى الذين يتطوعون، والمطوّعة: الذين يتطوعون بالجهاد – قال ابن الأثير: أصل المطوع المتطوع فأدغمت التاء في الطاء، وهو الذي يفعل الشيء تبرعاً من نفسه. (أنظر ابن منظور، لسان العرب، الجزء ٥، صر٢٢٢ طبعة دار والحاء، وكتب الدكور يفعل الشيء تبرعاً من نفسه. (أنظر ابن منظور، لسان العرب، الجزء ٥، صر٢٢٢٢ طبعة دار والحاء، وكتب الدكتور سليان ابن ابراهيم العايد بعد مراجعته مسودة هذا الكتاب تعليقاً فرَّق فيه بين العالم والمطوع المعادون)، وكتب الدكتور سليان ابن ابراهيم العايد بعد مراجعته مسودة هذا الكتاب تعليقاً فرَّق فيه بين العالم والمطوع الحوادي، والحب، فما قال فيه عن المطوع: «الغالب فيه أن يكون محسباً، ويكون المرجع في القرى والهجر، وعلمه لا يتجاوز والحب، فما قال فيه عن المطوع: «الغالب فيه أن يكون محسباً، ويكون المرجع في القرى والمجر، وعلمه لا يتجاوز والحب، فما قال يدعن منا الذي وبعض الكتاب التي والتربية، ومل يختصر منهاج القاصدين، وولحب، فما قال فيه عن الطوع: «الغالب فيه أن يكون معتسباً، ويكون المرجع في القرى والمجر، وعلم والن الحب في أن وكون مديس أولك من ما لعرى والمحم، موما قال فيه عن الطوع: «الغالب فيه أن يكون معتسباً، ويكون الرجع في القرى والمرم، وعمل ما ورل ألع على أول الحب في في أن يكون نعسباً ويكون ما مرع والمرء، وعلم مان من فيرم، أول أول منوب الحب، فما ول فيه عن الموع، وحال والك والم

هذه الوحدة الفكرية بشكل مباشر وغير مباشر في توحيد المملكة العربية السعو دية سياسياً بعد توحيدها منهجاً وفكراً بالمنهج السلفي. وفي السياق نفسه عن التطوع وأبطاله ورموزه فقد انحصر التطوع إلى حد كبير في بدايات بناء الدولة السعودية الثالثة على فئات معينة يأتي في مقدمتها فئة المطوِّعين (المطاوعة) من أئمة المساجد والعلماء فتراهم معلمين ومرشدين ومحتسبين ورجال دعوة وعُمَّال إغاثة ومساعدات بوصفهم وسطاء خبر بين الموسرين والمعسرين، بل وسعاة إلى التوفيق بين الأسر في الزواجات وتوثيق عقودها، والإصلاح بين الناس، وكفالة الأيتام، وتغسيل الموتى، وحفر القبور، بل وبناء المساجد والمدارس الخبرية وغير ذلك من الخدمات الاجتماعية، وكفي أن الترسيم والمأسسة لتلك الأعمال -بعد استخراج النفط ومضاعفات الثروة والوفرة -أصبحت المراكز الحكومية المعنية بالخدمات العامة والبلديات والهيئات الرسمية والجمعيات الخبرية والمؤسسات الأهلية مجتمعة مسؤولة عن القيام بتلك الأعمال والخدمات، مما يكشف عن حجم الإسهامات الكبيرة التي قام بها المتطوعون في فترات تاريخية مضت. وإضافة إلى ما سبق فقد كانوا مرجعيات شرعية فقهية واجتماعية لدى مجتمعاتهم، ومقصداً لهم من عموم المجتمع، ولقد كان المطوِّعو ن متطوِّعين بكل ما يستطيعون

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

من أفعال وأقوال.

لقد كان أحد هؤلاء المتطوعين في هذا الوطن المبارك والدنا وشيخنا عبدالله بن سليمان بن ناصر السلومي<sup>(۱)</sup> أحد الأعلام والأشخاص المؤثرين في مجتمعاتهم لاسيما بأعماله التطوعية المبكرة مما تطلب الكتابة عنه.

 <sup>(</sup>۱) هو المعروف (بالشيخ) على حد وصف بعض العلماء والمشايخ له من خارج الرس، و(مطوّع الشنانة) كما يصفه آخرون.

إن من دواعي تدوين تجربة الشيخ في أعمال التطوُّع والحسبة والبرامج الدعوية هو أهمية عرض أنموذج مبكر من التطوع من خلال ترجمة متطوع، لاسيما معرفتي بحقيقة دوره، فقد عشت في كنفه وتربيت في ظلاله، والكتابة عنه من شخص عارف به ومطلع على أحواله وسيرته مدعاة في التوثيق للمعلومات، حيث المعايشة والمشاهدة بالكتابة في التراجم عنصر قوة في التوثيق، وذلك مما يسهم في توضيح الصورة التاريخية والاجتماعية لحقيقة دور المطاوعة والتطوع في تاريخ بلادنا المباركة، بل وأثر التطوِّع في قيام دولة التوحيد الناشئة –الدولة السعودية الثالثة- في فترة التأسيس، ثم في مرحلة البناء التالية لها.

وإضافة لما ذكر من بواعث الترجمة والكتابة عن الشيخ عبدالله السلومي أن كثيراً من محبي الشيخ المطوع العارفين ببعض أحواله طلبوا مني شخصياً الكتابة عنه وتدوين تجربته الدعوية والتربوية والتطوعية وتسجيل كلماته وحكمه ومواقفه الاحتسابية، ومن هؤلاء على سبيل المثال لا الحصر: فضيلة الشيخ صالح الحصين –رحمه الله– الرئيس العام لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي –سابقاً-، عضو هيئة كبار العلماء والذي قال لي شخصياً عدة مرات: «والدكم صاحب (تجربة فريدة) من الحسارة أن تُنسى، وأن لا تبقى للأجيال، والدكم ليس شخصاً عادياً من ناحية مِمَّتِه ومن ناحية فِكره ومن ناحية خبرته وتجربته في الحياة »، وقال مرة أخرى مذكراً بوجوب تدوين الترجمة عنه: «إن الوالد شخصية يجب أن لا تُنسى، وحسب ما سمعنا عن والده فالعائلة سلسلة ذهبية من والدهم سليمان إلى أبنائه وأحفاده»<sup>(()</sup>

 <sup>(</sup>١) هذا الكلام مما قاله الشيخ صالح الحصين عام ١٤٢٦هـ، وأكد هذا القول عدة مرات، ومن ذلك تأكيده بتاريخ ٢٦/٥/١٨هـ أمام فضيلة الشيخ عبدالله المنيع عضو هيئة كبار العلماء، وكذلك تكرار التأكيد بالرياض بتاريخ ١/٦/ ١٤٣١هـ.
 (٢) الشيخ صالح بن سليمان الهبدان من أمناء وقف الشيخ سليمان الراجحي، وهـو إمام وخطيب مسجد الراجحي بالرياض، وكان ذلك بتاريخ ١٤٢٥هـ.

«سجلوا تجربة والدكم فالأيام تمضي»، وقد ذكر النتائج الإيجابية لتدوين بعض الجوانب من تجربة الشيخ سليهان الراجحي، وكذلك كانت مشورة أبرز الوعاظ المرشدين وهو الشيخ الواعظ المرشد عبدالعزيز بن صالح العقل<sup>(۱)</sup> من بريده، وكذلك الشيخ عبدالعزيز بن عبد الرحمن اليحيى<sup>(۱)</sup> رجل الحسبة والدعوة الذي حرص منذ زمن طويل على أن يكتب بنفسه تدوين تلك التجارب الاجتهاعية التاريخية عن عبدالله بن سليهان السلومي ووالده، إضافةً إلى غير هؤلاء من أصحاب الكلمة الصادقة وأنصار المواقف الاحتسابية المتميزة لاسيها الحريصين على تدوين الحقائق التاريخية خدمة للدين، ونصرة لتاريخ التطوع والتبرع في بلاد الإسلام (بلاد الحرمين).

ثم إن الكتابة عن (الوالدين) وأمثالهما من البر والإحسان، وهي مما يؤكد الواجب الملقى على الأولاد والأحفاد في الكتابة عن والديهم كلٌ على قدر استطاعته ومقدرته في ذكر محاسنهم ومحامدهم للاستفادة من تجاربهم الثرية، فالاهتمام بنشر ثقافة الوعي بالقدوات مطلب شرعي.

كما أن هذه الكتابة تحُققُ رغبتي الشخصية وآمال معظم إخواني وأسرتي، ولعل ما سبق من الدوافع والأسباب كافٍ وموجب للكتابة عن أحد رموز التطوع وتلك مسؤولية كبيرة تجاه هذا المشروع المتعدي نفعه.

(١) الشيخ عبدالعزيز بن صالح العقل من مواليد عام ١٣٦٠ ه، من الدعاة المحتسبين والمتطوعين في منطقة القصيم، واشتُهر بالجولات الدعوية على مستوى المملكة واعظاً محتسباً، ثم أستاذاً محتسباً في فرع جامعة الإمام محمد بن سعود بالقصيم، ثم جامعة القصيم، وهو من خيرة أصحاب وأصدقاء المطوع الشيخ عبدالله السلومي الذي شاركه في بعض جولاته الدعوية .

(٢) هو الشيخ عبدالعزيز بن عبدالرحن اليحيى من طلاب العلم والمحتسبين في بريدة من مواليد عام ١٣٧٣هـ، وقد تقلد مناصب كثيرة منها رئيس هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في بريدة، ثم شغل رئيساً مكلفاً للهيئة في الحرم المكي الشريف فترة من الزمن، ثم رئيساً للهيئة في منطقة نجران، ثم رئيساً للهيئة في المنطقة الشرقية، ليكون بعد ذلك من الدعاة المتفرغين التابعين لوزارة الشؤون الإسلامية في منطقة القصيم. وذلك ما أوجب عليَّ شخصياً أن أستعين بالله وأبدأ باستكتاب بعض محيي المعني بالترجمة ورواد مجلسه (القهوة)، أو ممن عرفه وتعامل معه ممن لا يزال حياً من بعض أقرانه، أو من تلاميذه وكان عملي في معظم ما كُتِبَ النقل عمن كَتَبَ، أو النقل على سمعته بنفسي منه شخصياً أو سمعه غيري منه، ولم أقصد باستكتاب هؤلاء الثناء عليه أو المديح على وجه الخصوص، لكني وجدت أن لكل من هؤلاء تجربته أو ذكرياته مع الشيخ المطوع وله أن يسجلها بطريقته الخاصة، ولهذا الاعتبار لم أحدد معهم نقاطاً معينة أو طرقاً خاصة للكتابة، بل لكل واحد حقه في المشاركة بها يتعبد الله به، فكانت مشاركةً من بعضهم، ومبادرات من آخرين أدركوا أهمية التدوين عن هذه الترجمة وما فيها من تجارب الولد على والده، حيث الثناء من الأولاد قد يعطي شعوراً بالمبالغة أو انطباعاً غير مقصود، ومع هذا فإنني لا استطيع ان أبرئ نفسي من العاطفة الملازمة فطرياً للأبناء تجاه آبائهم.

مع العلم أن بعض الأقوال التي تفيض حباً وثناءً على (الوالد) لم أحرص على إضافتها، لرغبتي في المحافظة على تحقيق هدف ارتباط الترجمة بالدروس والعبر من خلال (تجربته التطوِّعية الاحتسابية الخيرية)، وليس تسجيل مآثر شخصيه فحسب، والذي سجلته هنا كان نزولاً عند رغبة بعض الأوفياء والمحبين لشيخهم من تلاميذه ورواد مجلسه أو ديوانيته (القهوة)، وبالرغم من الحرص على أن تكون طبيعة هذا الكتاب بعيدة عن المآثر والمحامد، مُركِّزةً على جوانب الاستفادة من (تجاربه) في حياة الدعوة والاحتساب، إلا أنها قد تكون جمعت بين الأمرين، وفي هذا القام فإني اعتذر من قراء هذا الكتاب عن ما رود فيه من تكرار أو استطراد عن بعض الصفات نتيجة تعدد أقوال المشاركين في الكلهات وتشابهها أحياناً. وأنا أكتب في هذه الترجمة لمست عملياً سنة الله في حفظ حقوق عباده فلكل إنسان مكانته ومنزلته عند ربه، وبالتالي عند خلقه () كما ورد من حديث طويل وفيه قال تهي: (مَنْ أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِ خَيْرًا وَجَبَتْ لَهُ الجُنَّةُ، وَمَنْ أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِ شَرًّا وَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، أَنْتُمْ شُهَدَاءُ الله في الْأَرْضِ، أَنْتُمْ شُهَدَاءُ الله في الأَرْضِ، أَنْتُمْ شُهَدَاءُ الله في الأَرْضِ) وفي هذا المقام فإن ما كُتب من مسودات هذا الكتاب في حياة المعني بالترجمة لم يطلع عليه ولم يُخبر به لاعتبارات معينه عند المؤلف، علماً أن الكتابة في السير والتراجم ملكٌ للأمة وليست ملكاً للمُترجَم لهم الأسيا في حالة علمهم ورفضهم لذلك ().

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

وعن منهجي في التدوين: فقد حرصت على اتباع المنهج العلمي في الكتابة الشاملة لما عُرف من أعمال مربينا وشيخنا، فلم أُغفِل أو أتجاهل تسجيل بعض

(١) لمست ذلك جلياً أن الحق وكلمة الحق لا تضيع، فقد وَجَدتُ -على سبيل المثال- خطابات مكتوبة بخط يد والد المترجم عنه هنا، وهو سليمان بن ناصر السلومي -رحمه الله- وكانت تلك الخطابات موجهة منه لبعض القضاة، وذلك بعد مرور حوالي سبعين عاماً على كتابتها، ولم يكن الحفظ لها في السابق ممنهجاً بهدف الحفظ، ولكن الله خير حافظ للحق وكلماته وقد وُضِعت في موضعها في كتاب عن سليمان بن ناصر السلومي (ترجمة مستقلة). (٢) صحيح مسلم، الجزء الخامس ص: ٤٦، باب (بَاب فِيمَنْ يُثْنَى عَلَيْهِ خَيَّرَ أَوْ شَرٌ مِنْ المُوْتَى).

(٣) كتابة التاريخ بأحداثه وتدوين التراجم يُعد حقاً عاماً، ولو كان حقاً خاصاً لما وُجدت كتب التاريخ والتراجم، وعلى سبيل المثال فابن سعد في طبقاته، والذهبي في سير أعلام النبلاء وغيرهم كثير لم يَستأذِنوا من كتبوا عنهم .

(٤) يلاحظ أن بداية الكتابة كانت قبل وفاة المعني بالترجمة، وتم الاكتفاء بالقراءة على الشيخ قبل وفاته بثلاث سنوات بعض ما يتعلق بموضوع مجلسه أو ديوانيته المسماة (القهوة) من هذا الكتاب وهو المبحث الخامس: (قهوة أبي سليمان) وما ارتبط بها من بعض القضايا العلمية من المعاني والمفاهيم الخيرية وحرية الحسبة التي انطلقت منها، وكانت القراءة عليه تحت مسمى تكملة ما كتبه الدكتور / مصطفى السيد عن القهوة كتجربة علمية تطوعية، وهدفي من القراءة عليه تحت مسمى تكملة ما كتبه الدكتور / مصطفى السيد عن القهوة كتجربة علمية تطوعية، وهدفي من القواءة عليه تحت مسمى تكملة ما كتبه الدكتور / مصطفى السيد عن القهوة كتجربة علمية تطوعية، وهدفي من القراءة أملاً في التصحيح لما كتبتُه والزيادة عليه، لاسيما أن عمر هذه (القهوة) علمية تطوعية، وهدفي من القراءة أملاً في التصحيح لما كتبتُه والزيادة عليه، لاسيما أن عمر هذه (القهوة) علمية تطويمة، وهدفي من القراءة أملاً في التصحيح لما كتبتُه والزيادة عليه، ومعاني المعر هذه (القهوة) علمية تطوعية، وهدفي من القراءة أملاً في التصحيح لما كتبتُه والزيادة عليه، لاسيما أن عمر هذه (القهوة) علمية تطويمة، وكانت القراءة أملاً في التصحيح لما كتبتُه والزيادة عليه، لاسيما أن عمر هذه (القهوة) علمية تطويمة، وهدفي من القراءة أملاً في التصحيح لما كتبتُه والزيادة عليه، لاسيما أن عمر هذه (القهوة) علمية لمويل منذ لأكثر من من أن أملاً في التصحيح الما كتبتُه والزيادة عليه، وليما أن عمر هذه الطوارها طويل معد لأكثر من من أن أملة أنها المبكرة وظروف الدراسة والعمل بعيداً عن القهوة كانت من العوائق عن المعايشة الكاملة لها.

الاجتهادات - المأجورة إن شاء الله - التي قد تبدو غريبة أو مثار جدل<sup>(1)</sup> لاعتقادي أن تدوين كل شيء - حتى لو كان في ظاهره سلبياً - مما تقتضيه الأمانة التاريخية وأخذ العبر والدروس، وقد تكون تلك الاجتهادات خاطئة - عند البعض - لكن قد يراها آخرون صحيحة عند ربطها بواقع ذلك العصر أو ملابسات الحدث مما سوف يرد في المبحث (الثالث) من هذا الكتاب بعنوان: (الشيخ بين مر حلتين).

كما حرصت أن تكون الترجمة غير تقليدية، لاعتبارات علمية، ومقتضيات تاريخية، يؤكدها تفاعل وتداخل العلاقات القوية بين كل من الاجتماع والسياسة والدين، فالانتفاع بمثل تجارب هؤلاء يقتضي تجاوز الحياة الشخصية وربطها بالجوانب العلمية مع الحياة الاجتماعية والدينية العامة، والأخذ بعين الاعتبار السياق التاريخي للمجتمعات في تلك الفترة الزمنية.

وقد اجتهدت في تحري دقة المنهج الصحيح في التدوين صحة النقل عن الآخرين، وأهمية معايشتهم ومعاصرتهم له –رحمه الله–، فإن كان ذلك صواباً فهو خير وفقني الله إليه، وإن كان غير ذلك من خطأ غير مقصود فأستغفر الله مع تقديري لمن دلني على الصواب في أية معلومة احتاجت إلى تصحيح أو إضافة. كما قمت بتخريج الأقوال الواردة من الأقوال أو الاستدلالات أو اللفتات العلمية في الكتاب من مصادرها ومراجعها، ولاسيا ما ورد عن ابن القيم وابن تيمية، وذلك لتحقيق المنهجية العلمية اختصاراً على القارئ، وتحقيقاً للفائدة المرجوة،

[نسب بيت السعر إلى عده سعراء منهم. يريد المهلبي، وعلي بن أجهم، والصنوبري وقيل بسار بن برد وقيل عير هؤلاء وانظر: احمد الجرَّاوي ت(٦٠٩) في كتاب مختصر صفوة الأدب ونخبة ديوان العرب الجزء الثاني ص ١٢٤٧].

<sup>(</sup>١) الاجتهادات الصغيرة قد تكون مثار جدل في حياة المطوع (الشيخ)، وهي أمر يسير في خضم كثير من الإيجابيات – حسب سنن الله في خلقه– كما هو حال معظم البشر، والخطأ عند المخلصين يقود للصواب، فهو مثل المزيمة التي تقود للنصر، والمجتهد مأجور على أية حال، مادام قصده فعل الخير، وكما قيل: ومن ذا الذي ترضى سجاياه كلها كفى المرء نبالاً أن تُعد معايبه.

وذلك ما تطلب جهداً كبيراً ووقتاً طويلاً لم يقل عن الجهد المبذول في جمع وتأليف المادة العلمية التاريخية عن الترجمة.

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

اشتمل هذا الكتاب على تمهيد عن أهمية التدوين في كتابة التراجم وأهمية إبراز التاريخ الاجتماعي التطوعي على وجه الخصوص، ثم تلا ذلك مقدمةً أبرزتُ فيها أهمية التطوع في التاريخ الإسلامي، وأثره على تطور الأمم والدول المعاصرة، ثم عن دوافع كتابة هذه الترجمة ومنهجية البحث والكتابة عن الترجمة، وشمل الكتاب سبعة مباحث، اخترتُ أن تكون البداية عن البعد المكاني للمترجَم عنه في (المبحث الأول) نظراً لأهمية تكامل الصورة الذهنية التاريخية للترجمة، ويُعدَّ هذا المبحث مدخل لبقية مباحث الكتاب وذلك ما يقتضي الإيجاز في عرض معلوماته. وكان (المبحث الثاني) عن سيرته الذاتية ومكانته الاجتماعية، و(المبحث الثالث) عن بعض الملامح الخيرية والدعوية من سيرته العلمية والدعوية، ومراحل حياته العلمية والدعوية، كما تم إفراد (المبحث الرابع) عن لفتاته العلمية وتنبيهاته الفقهية وحسبته واحتسابه، وخُصِّص (المبحث الخامس) للحديث عن مجلسه أو ديوانيته (قهوة أبي سليمان) نسبة إلى تجهيز القهوة من داخلها التي هي قهوة الحسبة وحرية الكلمة، وهي المسمّاة بـ(قهوة ابن قيم الشنانة) وقهوة الخيرية ...الخ من مسمياتها التي أسهمت في إثراء الكتابة عنها، ونظراً لأهمية تلك القهوة لصاحب الترجمة ولأنها مشروع أبي سليمان ومبادرته، ولأنها ركن من أركان شخصيته -كما سيأتى – تم إفراد هذا المبحث الخاص عنها بشكل مستقل، بل إن هذا المبحث قد يكون العمود الفقري العلمي للكتاب، والقهوة تجربة فريدة -في نظري- تستحق أن تُدرس بتـأمل وعناية، وما كُتب عنها كان اختصاراً شديداً عن دورهـا وأثرها، وكان إفراد (المبحث السادس) عن أبرز أنموذج من الأعمال التربوية التطوعية وهي (حملة الحج الخيرية التعاونية) وجاء (المبحث السابع) عن رسالته الخيرية في مسجده ومع تلاميذه من الجيلين، وقد اقتضت متطلبات تلك المباحث (السبعة) الكتابة عن أهم النتائج في هذا البحث الاجتماعي وقد أسميته: التاريخ بين الاجتماعي والسياسي تحت عنوان: (ما قبل الخاتمة) ثم (خاتمة) تَوَّ جْتُ بها نتائج البحث وأهم دروسه وعبره وتوصياته.

لقد كان التعاطي مع تأليف مادته العلمية على أنه مشر وع علمي بمكوناته ونتائجه وثمراته يخضع للمنهجية العلمية في التأليف.

كما عَرضت بعض مسودات هذا الكتاب بين حين وآخر على بعض أولاد الشيخ عبدالله السلومي فعدَّلوا وأضافوا، وقد راجعه واستدرك عليه معالي الشيخ صالح الحصين – رحمه الله– في مسودته الأولى عام ١٤٣٠ هـ فكان توجيهه بملحوظات علمية أساسية وجوهرية أسهمت في دعم وجهة الكتاب العلمية ورسالته التطوعية، فكان الحذف وكانت الإضافات المطلوبة فيها بعد ذلك، كما راجعه ودقَّق بعض معلوماته مجموعة من طلاب العلم من أصحاب الشيخ أو رواد قهوته، إضافة لآخرين متخصصين في العمل الخيري والاجتهاعي، أو الجانب التاريخي والقانوني، وكان للمتخصصين في الجوانب اللغوية والعلمية نصيب وافر.

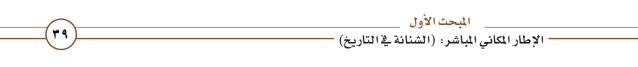
والفانوبي، وكان للمتحصصين في الجوانب اللغوية والعلمية تصيب وافر. وفي ختام هذه المقدمة أسجل شكري وتقديري لكل من أسهم في المشاركة المكتوبة، ومن أبرز هؤلاء الشيخ عبدالله بن محمد بن صالح الخليفة، كما أثني بالشكر والتقدير لكل من أسهم بالمراجعة والتصحيح وعلى رأس هؤلاء الدكتور مصطفى بكري السيد، والدكتور علي بن ابراهيم النملة، والشيخ محمد بن صالح الزيدي، والشيخ محمد بن عائض القرني، والدكتور عبدالله بن حماد القرشي، والدكتور منصور بن محمد بن سعيد الغامدي، والدكتور محمد بن سعيد القحطاني، والدكتور سليمان بن ابراهيم العايد، والدكتور محمد بن ناصر الكثيري، والأستاذ علي بن صالح الزيدي، والدكتور أحمد بن علي الضلعان، والشيخ خليفة بن بطاح الخزي، والأستاذ محمد بن ضيف الله الحزابي، والدكتور عبدالله بن سالم الخلف، والشيخ عبد الرحمن بن علي بن جمعة الرثيع، والدكتور عبدالله بن صالح الحمود، والدكتورة اسماء بنت محمد السلومي، وغيرهم ممن راجع بعض مباحث الكتاب أو بعض موضوعاته.

وفي هذا المقام أسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يتغمد ابني الفقيد عبدالملك بواسع رحمته فقد شارك في تصحيح بعض مباحث هذا الكتاب عبر مسوداته المتعددة وكرر التصحيح لمقدمته عدداً من مرات المراجعة [انظر عن ترجمته ورثائه الملحق رقم (١)].

ولقد كانت هذه المراجعات العلمية من هؤلاء الفضلاء للاستنارة بكل رأي وملاحظة علمية تخدم هدف الكتاب ورسالته، وادعو الله أن يجزى الجميع خير الجزاء على وفائهم وما قدموه من كتابات ومشاركات وتصحيح. والله أسأل أن يتقبل عملاً أريد به وجه الله من بر ووفاء، ونشر لسير وتراجم القدوات في عصر عزّت وقلّت فيه تلك النهاذج التي نذرت نفسها ووقتها وتطوعت بجهدها وما تملك لله والنفع لعباده، متمثلة بقول باريها سبحانه وتعالى: فولله الموفق والهادي إلى سواء السبيل وصلى الله وسلم على نبينا وقدوتنا وسيدنا محمد بن عبدالله وعلى آله وصحبه وسلم.

محمد بن عبدالله السلومي بتاريخ ۲۹/٤/ ۱٤٣٥ه

info@the3rdsector.org





الأهمية التاريخية للشينانة:

الحديث هنا ليس عن تاريخ الشنانة بصفة كاملة، وحقها أكبر من هذه الإشارات السريعة، لكن الترجمة لواحد من رجالها يقتضي إضافة بعض المعلومات المختصرة والمهمة المرتبطة بموضوع الترجمة في هذا الكتاب، حيث أهمية البعد المكاني أو الجغرافي للترجمة، لإضفاء التكامل مع محتويات هذا البحث، ولتحقيق السياق التاريخي الاجتهاعي والديني لهذه الترجمة، وتأتي أهمية الشنانة والرس من خلال الأهمية الجغرافية لموقعها كبوابة غربية لنجد، وهما من أول البلدات التي تقع غربي منطقة القصيم أمام الغزاة القادمين من الغرب خاصةً ولاة مصر<sup>(1)</sup>، وبالتالي كانت الأهمية التاريخية السياسية للشنانة والرس كأول خط دفاع عن القصيم بشكل خاص ونجد بشكل عام، كها أن الأهمية تتأكد من خلال أحداث الشنانة وهي الوقعة أو المعركة المعروفة باسمها والتي سجَّل التاريخ فيها انتصاراً ضد أبرز خصوم الدولة السعودية الثالثة عند تأسيسها، وبهذا الدور وأدوار أخرى للرس تتكامل فيها الأدوار التاريخية للوطن والمواطنين في السياق التاريخي العام لتأسيس الوطن وحمايته.

**الشِّنَانة (الموقع والأهمية):** بكسر الشين المشددة، ونونٌ مفتوحة، فألف ثم نون ثانية فهاء بصيغة النسبة إلى (الشنان) والشنان شجر من شجر الحمض عندهم<sup>(٣)</sup>.

 <sup>(</sup>١) يلاحظ أن الجنود المصريين الغزاة قد عسكروا أكثر من مرة في الشنانة ولعدة أشهر، بل إنهم أطلقوا على مكان معسكرهم (حزم النظام) ولا زالت هذه التسمية معروفة حتى اليوم، والموقع هو: شهال مزرعة العميري وغرب الخط الدائري الغربي للرس.
 (٢) انظر معلومات إضافية عن الرس والشنانة كتاب تحت التأليف للمؤلف بعنوان: (الرس والشنانة ودورهما (٢) انظر معلومات إضافية عن الرس والشنانة كتاب تحت التأليف للمؤلف بعنوان: (الرس والشنانة ودورهما التاريخي).
 (٣) انظر: محمد ناصر العبودي، معجم بلاد القصيم، الجزء الثالث (خ - ش) الطبعة الثانية ١٤١هـ - ١٩٩٥م.

وهي بلدة أو قرية من قرى الرس الهامة يدل على ذلك مرقبها الهائل الارتفاع بالنسبة إلى ما يهاثلها من مباني طينية آنذاك، والذي لا يزال قسم منه باقياً شاهداً على ما بلغته تلك البلدة من تاريخ وقوة في الماضي – كها سيأتي – . وكان آخر عهدها بالعمران والازدهار عندما نزلها عبدالعزيز بن متعب بن رشيد إبَّان منازلته للملك عبدالعزيز بن سعود ومن معه من أهل القصيم – رحم الله الجميع – في عام ١٣٢٢هه إذ عمد إلى نخيلها فقطعها بغية التدمير ولأجل أن يأكل جنوده جُمَّارها<sup>(1)</sup>. وقد هُجرت البلدة القديمة من ذلك الوقت، وأنُشئت بعدها نخيل ومساكن إلى الجنوب منها.

وتقع الشنانة على الضفة الجنوبية لوادي الرُّمة على بعد حوالي ٦ أكيال منه وعلى مجرى وادٍ يسمى (شعيب الشنانة) يصب في وادي الرُّمة''.

وهي على خط عرض ٨٠، ٢٥ ° وخط طول ٤٥، ٣٣٣، وفي عام ١٤٣١ه اخترق أراضي قرى الشنانة قديمها وحديثها الدائري الغربي للرس، لتصبح الشنانة من أطراف أحياء مدينة الرس وملاصقةً لمخططاتها البلدية.

وقد كانت الشنانة القديمة بلدة هامة تضم أسراً وعشائر متعددة، وتوصف بالديرة، كما كان يصفها البعض من القدامى بـ (البصيرة) لكثرة نخيلها، وأُطْلِق عليها هذا الوصف بعض الناس تشبيهاً لها بالبصرة العراقية بصيغة التصغير، لكثرة النخيل فيها، بل كانت الشنانة مُصدِّرةً للتمور (الرطب)، وهو ما يُسمى (الخراف)، وكان الشيخ عبدالله السلومي ممن يتولى إيصال بعض هذه التمور إلى بعض أعيان الرس وتجارها كمهنة سابقة لوالده، ثم مهنة له فيها بعد ذلك، كم

<sup>(</sup>١) جمار النخل هو قلبها.

 <sup>(</sup>٢) انظر: محمد ناصر العبودي، معجم بلاد القصيم، مطابع الفرزدق التجارية، الرياض – السعودية الجزء الثالث (خ – ش) الطبعة الثانية ١٤١٠هـ – ١٩٩٠م.
 (٣) عبدالرحمن بن عبدالعزيز الصويان، صفحات مطوية من تاريخنا الشعبي، مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض – السعودية، ص ١٣.

اشتهرت الشنانة بنوعية رمانها الجيد الذي كان مطلوباً في أسواق الرياض وبريدة بعد أسواق الرس لتميز نوعيته وطيب مذاقه.

سكان الشنانة بين القديم والحديث :

يذكر الشيخ عبدالله السلومي وأخوه صالح وهم من مواليد الشنانة وسكانها: «أن من سكان الشنانة الأصليين القدامي الشارخ من العجمان وهم الذين أسسوا ظَلْمَا، وأقطعوا خليفة بن منيع جنوبها حينها قدم من أُشِيقر، ومن سكانها البلاع من الصيخان، والشايع والبغيليل، والصويان، وهم معروفون ومزارعهم معروفة، والراقي (وهم غير معروفين الآن بالقصيم)، والجديعي وهم معروفون ولهم الآبار المعروفة (قلبان الجديعيات) جنوب شرق ظلما في الشنانة القديمة (^)، والبريثني (وهؤلاء غير معروفين الآن)، ومن عوائل الشنانة القديمة الظواهر من حرب، والطاسان، والمعثم، والمساعيد من المشرَّف من بني تميم، والمسعودي من شمَّر، والدهلاوي من شوارخ العجمان، وغيلان العنزي وكان ممن سكن قصر ابن عقيل وهو ممن باع بعض الأملاك على أو لاد خليفة بن منيع، والعنزي يُعد من أوائل من أحيا وأسَّس بعض القلبان (آبار) بالشنانة، وزرع بعض الأراضي بها، وله قلبان معروفة من أشهرها قليب غيلان بين برج الشنانة (المرقب) والرشيدية، وكذلك من العوائل المشهورة في تاريخ الشنانة القديم البواهل وفي أرضهم بني مرقب الشنانة، وعائلة المهنا من المساعيد، وكانت أملاك الشنانة ومزارعها وبيوتها مشاعة بين هؤلاء وغيرهم، ويُعد هؤلاء ممن أسسوا الشنانة القديمة، وقد تحول معظمهم إلى الرس وبعض هؤلاء باعوا أملاكهم على بعض رجال الخليفة أو أقطعوهم مثل مزرعة (ظلما) من الشوارخ – كما سبق-».

<sup>(</sup>١) تقع على طريق الرس – الشنانة العام في مفترق طريق مرقب الشنانة.

سليمان بن عبدالله العمري () وهو من سكان ومزارعي الشنانة القديمة، ولديه معرفة كافية عن السكان الأصليين للشنانة وأملاكهم، عَدَّ وأحصى مزارعهم المعروفة بأسمائهم فقال: «كانت مزارع الشنانة معروفة بأصحابها وهي كالتالي: مزرعة فوزة للصويان، مزرعة الرِّشيْدِية والمالكين لها هم الرُّشَيْد (وليس الرَّشِيد)، مزرعة الجنيزرية وفيها بُني مرقب الشنانة وهي ملك للبواهل(")، مزرعة ظلما للشوارخ ثم بعد ذلك لخليفة بن منيع وأولاده الأربعة، وفوقها من الجنوب الشرقي قلبان البريثينيات، مزرعة الظاهرية للظواهر، مزرعة المانعية للمنيع من الخليفة، مزرعة العلاقية، مزرعة الصويانية للصويان، ومقاطير المساعيد (مساعيد المطية)، مزرعة محل الكِرْشان من المفيز مزرعة محل العِيصْ من الرميح المفيز، مزرعة الوسيطا للشوارخ، ثم أصبحت وقفاً للمسجد في الشنانة الوسطى (العلوة)، مزرعة البغيليل من الزهير، مزرعة محل العوفان (جد عوفان أبو مروة)، مزرعة محل الرشيد لعائلة الرشيد، مزرعة العلوانية للعلوان وهم من المفيز، مزرعة المصرقعيِّة للعميري والأصل للشوارخ، مزرعة القريشية للقريش، مزرعة مقطر الصويان للصويان، مزرعة الراقية ونفجة للعميري، مزرعة الخطيبية للعمَّارِي (من أهل عنيزة الآن)، مزرعة الرشَيْدِيَّة للدباغ والخليفة، مزرعة الدهلاوي للدهلاوي وهم من العجمان، مزرعة الخُنينية لابن زايد، مزرعة محل الطاسان للطاسان تحت أرض الرشيدية، مزارع أبومروة للصويان، مزرعة العَبُّوش بجوار الرشيدية، مزرعة العميري للعميري، مزرعة المَعَثَمْ للمعَثَمْ، وماسبق يُعدَّ من أبرز عائلات الشنانة القدامي، وأملاكهم معروفة في الشنانة القديمة، ثم تحولت بعض

 <sup>(</sup>١) سليمان بن عبدالله العميري من مواليد عام ١٣٤٠هـ، وهو مزارع قديم مع والده في الشنانة السفلى، ولديه معلومات دقيقة عن أسر الشنانة القديمة، وتوفي – رحمه الله – في عام ١٤٣٣هـ.
 (٢) كون المرقب بُنى في أملاك البواهل قد يساعد في البحث التاريخي عن الباني الحقيقي والممول لبناء المرقب زمن تشييده، وتاريخ بنائه المختلف عليه.

الأملاك، وظهرت بعد ذلك أملاك أخرى بالشنانة الوسطى (العليا)، ومن ذلك مزرعة المقطر للرشيد مشتراة من سليمان الخليفة، مزرعة محل السعودية مشتراة من العميري للحوثل من الخليفة، مزرعة العُلوَّة للحوثل كذلك، وكذلك طَلَعَت مقاطر البلطانية للبلطان وهم من (العجمان) وهم أول من أسس البلطانية، ثم مقطر نخيل للمحسن من عائلة الخليفة وهو أكبرها، ومقطر ثاني لخليفة المنيع، ثم مقطر الحسين من الخليفة، وكانت البلاعية التي قطعها ابن رشيد لابن بلاع وهم من الصيخان من بني خالد، وأعلاها جنوباً مشتراة للخليفة المحمد من غيلان العِنِزِي وهي الشنانة العليا وتسمى حالياً البلاعية، والكرشان شمال البلاعية عند الصُّفَيِّة، مزرعة السباطي من الخليفة، مزرعة المحمد وهي على الشعيب الشرقي قِبْلة برزان لفرع المحمد من الخليفة، مزرعة برزان للسليمان من الخليفة (بعد ظلما)، مزرعة المنيعية للمنيع من الخليفة ثم السلومي بعد ذلك، مزرعة مزعلة لعلى العبدالله الخليفة (الحوثل)، ثم لقُطيَّان من الخليفة (بعد قطعة نخيل الشنانة)، محل حزم النْظَام ()) لغيلان العِنِزي (غرب مزرعة العميري)، وشغية مسعود (مقطر المسعودي)، وكثير من أملاك الشنانة كان مؤسس قلبانها غيلان العِنزِي، ومن بعده ابنه صالح بن غيلان، وباعها على الصويان وعائلة خليفة وغيرهم»(") انتهى. ويقول الصويان عن ديرة الشنانة وسكانها يوم قطعها ابن رشيد عام ١٣٢٢هـ: «مكاننا مكان الصويان... والله إنها سبعهائة جذع... سبعهائة نخلة... كانت حوالي نصف الديرة (الشنانة)... عليها أربع قلبان كلها للصويان...، الصويان أربعون

 <sup>(</sup>١) يلحظ تسمية (حزم النظام) أن أصل التسمية أُطلقت من قبل جيش طوسون باشا الذي عسكر بعساكره المنظمة غرب الشنانة حوالي خسين يوماً وذلك في عام ١٢٣٠هـ، وقد آل الموقع المذكور لغيلان العنزي، وابنه صالح من بعده.
 (٢) تم السماع والاستقصاء عن هذه المعلومات السابقة من المذكور عدة مرات مشافهة منه في شهر رجب ١٤٣٠هـ، وفي أعياد رمضان عامي ١٤٣١هـ، ٢٣٠٢هـ بحضور ابنه عبدالله، وعبدالرحمن بن سليمان السلومي وغيرهما.

نفساً» والمؤلف الصويان بهذا التوصيف لسكان الشنانة يضع من عائلة الصويان ومزارعهم أنهم أكثرية سكانها زمن غزو ابن رشيد لها، بمعنى قبل حوالي (١١٤) سنة فقط من إعداد هذا الكتاب<sup>(۱)</sup>، وهذا ليس استقصاءً كاملًا لملاك وسكان الشنانة القدامي أو الأصليين، ولكنه عن أبرز العائلات التي أسست الشنانة قديماً.

عائلات الشنانة بعد قَطْعَة الشنانة:

يُلاحظ أن الشنانة بعد قطع نخيلها من قبل عبدالعزيز المتعب الرشيد فيها عُرف ب (قَطْعَة الشنانة) التي تلتها معركة الشنانة عام ١٣٢٢هه، رحل معظم أهلها إلى مدينة الرس آنذاك وغيرها من المدن، وعُمَّرت الشنانة مرة أخرى بمزارع ومساكن أخرى جديدة في جهتها الجنوبية، وعن أبرز عائلات الشنانة فيها بعد تاريخها القديم قال الشيخ عبدالله السلومي بشيء من التفصيل: «قدم جَدُّنا هويشان وَخليفة بن منيع من أُشيقر –رحمها الله– كها هو معروف عند العائلتين، وكانت الشنانة السفلى (القديمة) عامرة ببعض العائلات الشهورة آنذاك<sup>(1)</sup>، ووصل خليفة بن منيع إلى الشنانة فيها بعد ذلك، وكان الشوارخ مالكين لأرض (ظلما) شرق وادي الشنانة الشرقي، وظلما من الأراضي المجاورة للشنانة السفلى، وقد أقطع الشوارخ على ظلما أدى إلى رحيل الشوارخ إلى أرض ما سمي بعد ذلك خليفة والشوارخ على ظلما أدى إلى رحيل الشوارخ إلى أرض ما سمي بعد ذلك بظلما لأبنائه الأربعة، وكانت أربع أبار (قلبان)، ثم صارت بعد نظلما لأبنائه الأربعة، وكانت أربعة حيان بأربع أبار (قلبان)، ثم صارت بعد ذلك، لعقبهم يعني آلت إلى (ذريتهم)<sup>(1)</sup>، وأبناؤه هم الذين عُرفوا بعد ذلك بفروع ذلك، لعقبهم يعني آلت إلى (ذريتهم)<sup>(1)</sup>، وأبناؤه هم الذين عُرفوا بعد ذلك بفروع

<sup>(</sup>١) انظر للمزيد عن الصويان المؤلف عبدالرحمن الصويان، (صفحات مطوية من تاريخنا الشعبي)ص١٨. (٢) سبق ذكر أبرزهم في كلام العميري سابق الذكر. (٣) رغم وفاة أحد أبنائه وهو منيع قبل أبيه.

عائلة خليفة بن منيع، وهم أربعة حسب تسلسل أعمارهم: (المنيع)، و(العبدالله)، و(المحمد)، و(السليمان). وكان قدوم جد الخليفة (خليفة بن منيع) وجد السلومي (هويشان) من (أُشيقر) بعد حروب حدثت بين المشارفة من تميم حوالي عام ١٩٨٥هـ (منتصف قيام الدولة السعودية الأولى تقريباً)، ومما يؤكد تاريخ هذا القدوم تواريخ حروب المشارفة، وكذلك السنوات العمرية للأجيال، ووثيقة سليمان بن ناصر السلومي عن قدوم جده هويشان وخليفة بن منيع<sup>(۱)</sup>، ثم ما ورد في وثيقة نسب خليفة بن منيع ومُشتراه للشنانة من آل غيلان بأنه ١٢٠٠هـ تقريباً، وكان سقوطها الوثيقة السابقة عن مقتل ابنه منيع بن خليفة بن منيع في الدرعية، وكان سقوطها على يد إبراهيم باشا عام ١٢٣٣هـ وكل ذلك أو بعضه مما يحدد تاريخ قدوم العائلتين.

أبيات تختصر الأدوار:

لقد كان لأهالي الشنانة والرس أدوار تاريخية يَحْسُن الرجوع إليها في مواضعها من كتب التاريخ والمعاجم الجغرافية سواءً في البطولات أو في مشاركة بعض علمائها ومطوعيها في التوطين الفكري للعقيدة في نجد وغيرها بين قبائل البادية والحاضرة.

وهذه بعض الأبيات الشعرية التي فاضت بها قريحة أحد الشعراء وعاطفته فدعا للشنانة ولساكنيها، كما دعا لأهالي الرس، وأشاد بأدوار الجميع التاريخية، وكانت القصيدة بركاناً من المشاعر تجاه الشنانة والرس، وذلك على حد وصف أحد الشعراء المعلِّقين على تلك القصيدة الطويلة المتعلِّقَة برثاء المطوِّع سليهان بن ناصر

<sup>(</sup>١) انظر كتاب: (سليمان بن ناصر السلومي – الشخصية والرسالة) للمؤلف، من إصدارات مركز القطاع الثالث للاستشارات والداسات الاجتماعية (قطاع) الطائف – السعودية، الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ ص٦٨، ص٢١١.

المبحث الأول الإطار المكاني المباشر: (الشنانة في التاريخ)

السلومي، وفيها قال الشاعر · فصيدته بعنوان: (تحية إلى الرس: على الشنانة من آن إلى آن) ·

(١) الشاعر هو الشيخ محمد بن عبدالله بن ناشع الشهري، وهو الشيخ المربي، والشاعر المعلم، مدير تعليم محافظة النهاص سابقاً، من أصدقاء ومحبي سليهان السلومي رحمه الله. وقد وصفها الشاعر الشيخ محمد بن عائض القرني بعد مراجعته لها بأنها بركان من المشاعر، تلك القصيدة التي فاضت بها قريحة الشاعر محمد الشهري تجاه (الرس والشنانة) التي أنها بركان من المشاعر، تلك القصيدة التي فاضت بها قريحة الشاعر محمد الشهري تجاه (الرس والشنانة) التي أنها بركان من المشاعر، تلك القصيدة التي فاضت بها قريحة الشاعر محمد الشهري تجاه (الرس والشنانة) التي أنجبت المعني بالقصيدة وأمثاله من الرجال، وكان للبلدتين أدواراً تاريخية في إرسال المطوعين للهجر والقرى، كما سجّل التاريخ لتلك البلدتين صفحات جهادية وبطولية مشرقة.

(٢) اصل هذه القصيدة كاملة مئة واثنان وثلاثون (١٣٢) بيتا من الشعر، وهي من عيون الشعر في المبحث الأخير من الكتاب المعني بترجمة (سليهان بن ناصر السلومي – الشخيصة والرسالة – دور المطوعين في الوحدة الفكرية) المتوفى عام ١٣٩٩هـ (عميد أسرة السلومي)تأليف محمد السلومي، والمذكور هنا اختيارات من القصيدة عن رثاء المطوع والمعلم الداعية المعروف في بلدة الشنانة من القصيم، المساهم في التوطين الدعوي في بلدة مسكنة، ثم في المداعية معن رثاء المعني بترجمة (الميان بن ناصر السلومي) ما يعني من عيون المعر في الوحدة الفكرية) المتوفى عام ١٣٩هـ (عميد أسرة السلومي)تأليف محمد السلومي، والمذكور هنا اختيارات من القصيدة عن رثاء المطوع والمعلم الداعية المعروف في بلدة الشنانة من القصيم، المساهم في التوطين الدعوي في بلدة مسكنة، ثم في الشنانة، ومن بعدها ضرية، ثم مهد الذهب ونسبه كالتالي: سليهان بن ناصر بن سليهان (السلومي) بن محمد بن هويشان، من آل مشرف من الوهبة من عيم، والكتاب معني بالترجمة عن الذكور.

٧- أنعمْ بِجَدٍ سَعَى في الخير مجتهداً يَسِيرُ بالنصح للقاصي وللداني ٨– دعا إلى الله في صدقٍ وكان لَهُ َ حُسْنُ القبولِ بتوقيرِ وعِرفان ٩-من(القصيم)إلى(المهدِ)الذي حَفَلَتْ سَمْحَ الْمُحَيَّا لإخوانٍ وجِيران ١٠ - وقُلْتُ مُسْتَنز لا سُحْبَ السَّمَا مَطَراً عَلَى (الشِّنَانَةِ) مِنْ آنٍ إلى آن ١١- غَيْثاً مُغِيْثاً عَلَى أَرْجَائِهَا غَدَقاً يَسْقِى النَّوَاحِي بِصَافِي الوَبْل هتَّان ١٢- يَرُوْدُهَا ضَاحِكاً يَغْشَى مَنَازِلَهَا يَرِيْضُ فَيْهَا عَلَى نَخْل وَرُمَّان ١٣- عَلَى رُبَاهَا وَفِي آفَاقِهَا دَرَجَتْ سُيُوْلُهُ عَبْرَ وَاحَاتٍ وَوِدْيَان ١٤- بِهَا النَّخِيْلُ التِي تَزْهُوْ بِقَامَتِهَا تمُدُّ قَاصِدَهَا جُوداً بقِنْوَان ١٥- حَدَائِقُ النَّخْل وَالرُّمَّانِ بَاسِقَةٌ بِحُسْنِهَا الجَمِّ فَاقَتْ حُسْنَ بَطْحَـ ١٦- فَرَحْمَةُ الله تَغْشَاهَا وَسَاكِنَهَا وَسَاكِنَ (الرَّسِّ) فِي رَوح وَرَيْحَان ١٧ - سَيرَ الكَسِيْرِ الذي قد عَاقَهُ سَبَبٌ عَن عَادِيَاتٍ وعَنْ طَيْرِ بِجِنْحَان

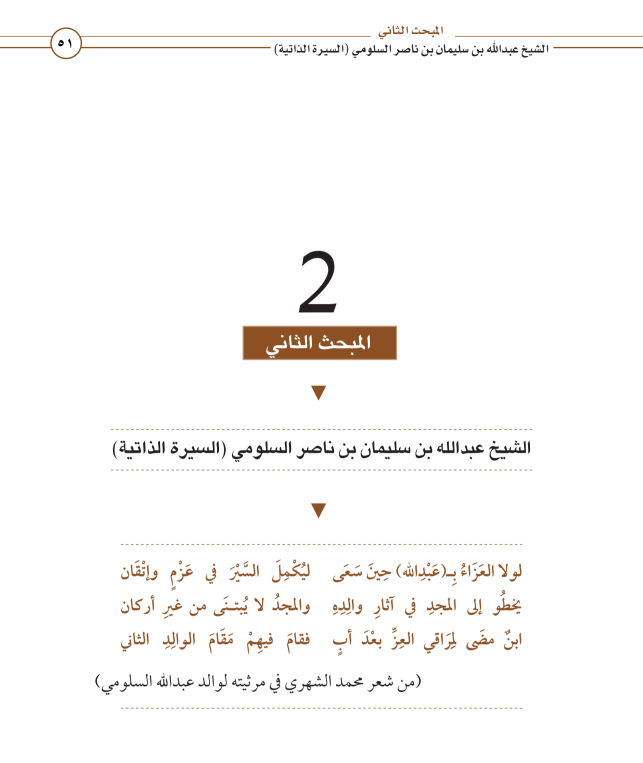
<sup>(</sup>١) بطحان وادي مشهور بالرمان الفاخر في بلاد زهران جنوب المملكة، وقد تفوقت الشنانة قديمًا على وادي . بطحان بحسن رمانها.

١٨ - وفِي الخِتَام أُحَيِّي (الرَّسَّ) كَمْ صَنَعَتْ مَجْداً، وَكَمْ نَشَرَتْ نُوْراً لِحَيْرَان! ١٩ - كَمْ قَدَّمَتْ لِحِمَى الأوطَانِ مِنْ بَطَل مُدَرَّب غَيْرٍ هَيَّابٍ وَلا وَانِي • ٢- يَاسَائِلى عَنْ أُسُودِ (الرَّسِّ) مَاصَنَعَتْ؟ خُذِ الجَوَابَ بِتَحْقِيْقٍ وَبُرْهان ٢١ - (الرَّسُّ) قَدْ وَضَعَتَ فِي المَجْدِ بَصْمَتَهَا حتى أقَرَّ لَهَا القَاصِي مَعَ الدَّانِي<sup>()</sup> ٢٢- و(للشنانةِ) مِنْ بَيْنِ القُرَى شَرَفٌ فاستَشْهِدِ الكُتْبَ عَنْ وَعْي وإِتْقَانِ (") ٢٣ - كَمْ صَاحَبَتْ فِي مَسَار المَجْدِ رحْلَتَهُ عَلَى تَعَاقُب أَحْدَاثٍ وَأَزْمَانِ ٢٤- تَرْعَى حَنِيْفِيَّةَ الإسْلام كَوْكَبَةْ هُمْ للمُوحِّدِ كَانُوا خَبْرَ إِخْوانِ ٢٥ - وحِيْنَ لاحَتْ بُرُوقُ النَّصر سَاطِعَةً تُشَاكِسُ المَوتَ في تَوْحِيْدِ أَوْطَانِ ٢٦- والحَمْدُ لله خَمْداً لَسْتُ أَسْتُرُهُ عَن العَذُوْلِ وَلا عَنْ مُشْرِكٍ شَانِي ٢٧- وألفُ ألفٍ سَلامُ الله مُتَّصِلاً مَدَى الحَيَاةِ عَلَى مَثْوَى (سليمان)

 (١) يرمز الشاعر إلى بصمة الرس التاريخية في هزيمة جيش إبراهيم باشا، وقد تميزت بذلك عن سائر البلدان.
 (٢) يحث الشاعر القارئ على الرجوع للمصادر والكتب التاريخية لقراءة دور معركة الشنانة في انتهاء أبرز خصوم الدولة السعودية الثالثة (آل الرشيد)، وذلك فترة التأسيس وتوحيد الوطن السعودي.

ولعل في هذه الصفحات السابقة المختصرة جداً بمعلوماتها الموجزة ما يفيد عن البعد المكاني لصاحب الترجمة بما تقتضيه الترجمة ذاتها، ففي هذه البيئة تتحدد معالم شخصيته، حيث نشأ الشيخ عبدالله في بيئة دينية محافظة، وأسرة متدينة، وهذه البيئة زراعية حرفية قائمة على التعاون الاجتماعي، كما أن البيئة المجتمعية لها تاريخ من الشجاعة والكرم، والعمل التعاوني الخيري، مكتفياً بهذا عن الشنانة والرس ليكون فيما بعد ذلك بحثاً مستقلاً. إن كتب الله في العمر بقيَّة – ليضيف بعض المعلومات التاريخية وما تتطلبه الكتابة من تفسير للأحداث والوقائع التاريخية في كتاب تحت التأليف.





ميلاده ونسبه ونشأته: هو الشيخ عبد الله بن سليمان بن ناصر بن سليمان (السلومي)<sup>(1)</sup>، والسلومي هنا هو لقب لسليمان بن محمد بن هويشان<sup>(1)</sup> من آل منيع، من آل مشرف، من آل وهيب (الوهبة) من تميم<sup>(1)</sup>، والسلومي ليس لقباً في نهاية النسب المعروف، فهذه الألقاب المستحدثة في الأنساب هي واقع كثير من العشائر والقبائل، [انظر عن النسب الرسم التوضيحي الملحق رقم (٢)]<sup>(1)</sup> وكان ميلاده في الشنانة سنة فتح الملك عبدالعزيز للحجاز عام ١٣٤٥هه<sup>(1)</sup>، وكان فطيمًا سنة السبله ١٣٤٧هه كما قالت له والدته سارة بنت منيع البليهد<sup>(1)</sup>.

وإذا كان والده سليهان يُعد عميد أسرته حيث عُرفت الأسرة به، فإن الابن عبدالله يُعد شيخ أسرته حيث رسخ لأسرته مكانتهم حاضراً ومستقبلاً فيها بينهم في العلم والدعوة والاحتساب.

وكان الجَدُّ الأول للعائلة هويشان قدم من (أُشِيقر) مع جد عائلة الخليفة ليستقر الجميع في الشنانة، ويصبحوا فيما بعد أهلها الأصليين لاسيما بعد رحيل أهلها القدامي، وكان يسميه البعض (المطوِّع) كعادة أهل نجد لكل من تطوع في إمامتهم في الصلاة

(١) عن شهرة اسم عائلة (السلومي) المتأخرة، وعدم النسبة إلى عائلة (هويشان) انظر كتاب ترجمة سليهان بن ناصر بن سليهان السلومي (الشخصية والرسالة).
(٢) عن هويشان بحرف الشين، أو هويسان بحرف السين، انظر ترجمة سليهان بن ناصر السلومي.
(٣) سرد هذا النسب هو ما يتناقل مشافهة عند عائلة السلومي وما أشارت اليه وثيقة نسبهم، انظر ترجمة سليهان بن ناصر السلومي.
(٣) سرد هذا النسب هو ما يتناقل مشافهة عند عائلة السلومي وما أشارت اليه وثيقة نسبهم، انظر ترجمة سليهان بن ناصر السلومي.
(٥) عن هويشان بحرف الشين، أو هويسان بحرف السين، انظر ترجمة سليهان بن ناصر السلومي.
(٩) سرد هذا النسب هو ما يتناقل مشافهة عند عائلة السلومي وما أشارت اليه وثيقة نسبهم، انظر ترجمة سليهان بن ناصر بن سليهان السلومي.
(٩) على حظ أن الرسم التوضيحي الوارد في الملحق رقم (٢) تم إيراده في هذا الكتاب تصحيحاً للخطأ المطبعي الوارد في ترجمة كتاب والده سليهان بن ناصر السلومي.
(٥) ما ورد أعلاه عن تاريخ الميلاد هو الصحيح لأن الوالد الشيخ يذكر ذلك عن والده، والمعروف أنه ولد بنفس اليوم الذي ولد في مالاحوس الخليفة، بالرغم من أن المسجل في حفيظة النفوس الخاصة به عن ميلاده عام ١٣٤٧هـ وهو خطأ.
(٦) انظر: ترجمة والده سليهان بن ناصر السلومي معلومات وافية عن والدته سارة بنت منيع البليهد، وأخرى الخاصة به عن ميلاده عام ١٣٤٧هـ وهو خطأ.

وإرشادهم، وهو الثالث حسب ترتيب الذكور من أولاد سليمان بن ناصر السلومي. وعاش الشيخ -كغيره من الناس- قبل انتشار السيارات والمحركات الأخرى حينها كانت وسائل النقل مخلو قات الله من الدواب مثل الحمار والناقة، فنقل التمو ر عليها من الشنانة إلى بعض أعيان الرس، وجلب الأعشاب كذلك عليهما من البراري، كما سنى على الإبل لرفع الماء وسقيا المزارع من الآبار (القلبان) قبل وصول -مكائن رفع المياه-"، وركب الدراجة العادية الهوائية (السيكل)" في أول ظهور لها فترة طويلة من الزمن للتنقل بها بين حيطان النخيل أو المزارع لمزاولة مهنة التأبير فيها، وكان معروفاً بالسرعة الفائقة ومشهوراً بها، ثم ركب الدراجة النارية (الموتور سيكل) (") المسماة (الدباب) وقد استخدمها لنقل التمور في موسم جني () التمر بين الشنانة والرس، وذلك لتوصيل (التمر) لبعض أهالي وأعيان الرس، واستخدم الأخيرة كثيراً في زياراته لإخوانه من تلاميذه وأحبابه في القرى المجاورة للشنانة، ولم يتعلم قيادة السيارة، لأن أبناءه كباراً وصغاراً قد كفوه مؤونة التنقل أو السفر. كتب الشيخ عبدالله بن محمد الخليفة مشاركته عن الشيخ عبدالله بن سليمان السلومي فقال عن نشأته وبعض ما تميز به: «نشأ الشيخ عبدالله مع شباب قرية الشنانة في بيئة فلاحين، ويشتغل أهل البلدة كبارهم وصغارهم في أعمال الفلاحة وما يتعلق بها من رعاية أغنامهم وإبلهم التي يستخدمونها في سقى مزارعهم، وحيث كان والده

(١) كان أول وصول لمكائن رفع المياه للرس بالجندلية لعائلة البطاح، وأم دباب لابن سليهان عام ١٣٦٨ه، وأول وصول للمكائن للشنانة هي المكائن المسماة الرستن المشبوكة للرداحي والحيزي، ثم وصلت الرستن النايم للحويس والفهد في البلاعية من قرى الشنانة وذلك عام ١٣٦٩ه حينها كان أحد التجار المشهورين يوردها ويبيعها بالدين على المزارعين، وكان من أهالي بلدة رياض الخبراء بالقصيم واسمه عبدالرحن الميهان. (٢) يذكر العم صالح بن سليهان السلومي المستورد للدراجات الهوائية للقرية، والمسوق لبيعها، أن أول وصول لها حوالي عام ١٣٧٣ه. (٣) يذكر العم صالح بن سليهان السلومي المستورد للدراجات النارية للقرية، والمسوق لبيعها، أن أول وصول

(٢) يذكر العم صالح بن سليهان السلومي المستورد للدراجات الناريه للفريه، والمسوق لبيعها، أن أول وصول لها حوالي عام ١٣٨٥ ه.

(٤) وتُسمى بالعامية خَرَافَها ويطلق على التمر في أول موسم نضجه (خَرَافَ).

سليمان -يرحمه الله- مطوع مسجد البلاعية بالشنانة وخطيبها فيما بعد ذلك، وكان متفرغاً لهذا العمل، ويُعلِّمُ أبناء القرية القراءة والكتابة والقرآن في أوقات فراغهم من أعمالهم الزراعية، وكان ابنه عبدالله متفرغاً من الارتباطات إذ ليس لوالده مزرعة، فكان متفرغاً وملازماً لأبيه، وقد حفظ القرآن مبكراً، وقد درِّبه والده على الإمامة في هذا المسجد وعمره لم يتجاوز الخامسة عشر عاماً، بل كان والده يجبره على إمامة جماعة المسجد في صلاة التراويح حفظاً من دون مصحف، ثم الصلوات المفروضة فيما بعد ذلك، فأكسبه ذلك التدريب جرأة فاق بها أقرانه، ولهذا فقد أصبح إماماً منذ صغر سنه، وكان لذلك الأثر الواضح على أقرانه من شباب الشنانة».

وحينها رحل مع والده من البلاعية إلى البلطانية من قرى الشنانة (١٣٦٣هـ-١٣٧١هـ) كان يخلف الإمام في مسجدها، كما أنه صلى إماماً بعض الجمع والعيدين بمسجد الشنانة الوسطى المسماة (العلوَّه) قبل انتقاله لمسجده الذي أسسه في الجديدة من قرى الشنانة.

ومما هو معلوم أن حِفْظُ القرآن آنذاك أو إجادة تلاوته كان محدوداً بأفراد معدودين جداً من المجتمع قبل انتشار التعليم ووجود جمعيات تحفيظ القرآن، فقد سافر الشيخ عبدالله عامي ١٣٧٠هـ و ١٣٧١هـ إلى مهد الذهب ليكون إماماً للتراويح ومساعداً لوالده في إمامة المسجد هناك، ثم رجع ليؤسس مع جماعة مسجده (مسجد الجديدة بالشنانة) -كم سيأتي-.

## زوجاته وأولاده (بنين وبنات):

تزوج من زوجته الأولى ··· -رحمها الله-، وهو في أوائل العشرينيات من عمره، حوالي (٢٣) عاماً، وكان له منها سبعة من الذكور وخمس من الإناث، توفي أحد الذكور (أحمد)

(١) هي نورة بنت عبد الله بن صالح العضيب الشارخ، والشوارخ من قبيلة العجمان، والعجمان من عشائر الرس القدامي، وانظر عن ترجمتها كتاب بعنوان: أمي مدرستي إعداد محمد بن عبدالله السلومي، وللحصول عليه اليكترونياً على الرابط التالي: http://3rdsector.org/catplay.php?catsmktba=602.//

-رحمه الله- بعدما بلغ السابعة عشر من عمره بحادث مروري في الحجاز حيث كان مقيماً عند أحد إخوته في جدة، وتزوج الوالد زوجته الثانية أم خالد<sup>(1)</sup>، وكان في أوائل الستينيات من عمره، ورزقه الله منها باثنين من الذكور وخساً من الإناث ليكون له من الذرية جميعاً في آخر مولود له عام ١٤١٨هه ثمانية من الذكور وعشر من الإناث، وقد رباهم جميعاً على طاعة الله ورسوله ثم طاعة والديهم فأصبحوا قرة عين لوالديهم، وكان والدهم راض عنهم جميعاً، ويدعو لهم بالهداية والصلاح والتوفيق طيلة عمره - تقبل الله دعاءه وأقر عينه بصلاحهم جميعاً إنه سميع مجيب-. **أو لاده:** 

> له من الأبناء تسعة وهم حسب التسلسل الزمني للذكور كالتالي: ١ - الدكتور سليمان بن عبدالله السلومي من مواليد ١٣٧١هـ(°). ٢ - الدكتور محمد بن عبدالله السلومي من مواليد عام ١٣٧٣هـ(°).

(١) هي: لولوه بنت عبدالله بن عبد العزيز (الحسحوس) الخليفة، ووالدها صديق خاص للشيخ السلومي، وتلميذ من تلاميذه تعلم وقرأ القرآن على يديه، وكان زواجه هذا بعد وفاة أبيها، وكانت لولوه زوجة للشيخ عبدالعزيز بن صالح العقل على حياة والدها –رحمه الله– وقد أنجبت له ابناً وبنتاً، ثم تزوجت من الشيخ عبدالله السلومي لتكون ساعداً آخر من سواعد الخير والبر لزوجها أبي سليهان وقهوته سواء في أواخر عمر زوجته الأولى أم سليهان، أو بعد وفاتها.

(٢) أستاذ سابق في كلية أصول الدين بجامعة أم القرى بمكة المكرمة، ومتخصص في دراسات (الباطنية، وأصول الإسهاعيلية) كرسائل ماجستير ودكتوراه، فرسالة الماجستير كانت بعنوان: (القرامطة) ورسالة الدكتوراه بعنوان: (أصول الإسهاعيلية دراسة ونقد وتحليل)، وهو من المؤسسين لمكتب توعية الجاليات بمكة المكرمة، يعمل حالياً في برامج الفتيا في الحرم المكي الشريف.

(٣) أستاذ سابق في جامعة أم القرى، ومتخصص في التاريخ الإسلامي: رسالة الماجستير بعنوان: (دراسة عن ابن سعد وطبقاته (المؤرخ والراوي)، ورسالة الدكتوراه عن النقص في المطبوع من طبقات ابن سعد بعنوان: (الطبقة الثالثة من المهاجرين والأنصار ممن شهد الخندق وما بعدها منهم من المهاجرين ممن أسلم فيما بين الطبقة الثالثة من المهاجرين والأنصار ممن شهد الخندق وما بعدها منهم من المهاجرين ممن أسلم فيما بين الخندق وفتح مكة )، جامعة ويلز – لامبتر – بريطانيا، له مشاركات وعضوية في بعض المجالس واللجان والجمعيات الخيرية داخلية وخارجية ومنها مؤسسة الوقف (هولندا – الرياض)، عضو مجلس نظارة وقف الملك عبدالعزيز للعين العزيزية (دورتين)، عضو مجلس إدارة المركز الدولي للاستشارات والدراسات واللجتاعية (مداد)، عضوية إدارة مجلس الصندوق الخيري الوطني (دورتين) وله عضوية في عدة جمعيات الخيرية والآثار منها: جمعية التاريخ والآثار بدول مجلس التعاون لدول الخليج العربية ومنها متحاصمة الجريعية والخيري العين العزيزية (دورتين)، عضو مجلس إدارة المركز الدولي للاستشارات والدراسات الحصمية الحتايية (مداد)، عضوية إدارة محلية ومنها مؤسسة الوقف (مولندا بلركز الدولي الاستشارات والدراسات الملك عبدالعزيز للعين العزيزية (دورتين)، عضو مجلس إدارة المركز الدولي الاستشارات والدراسات المحصمة بالتاريخ والآثار منها: جمعية التاريخ والآثار بدول مجلس التعاون لدول الخليج العربية ومنها الجمعية التاريخية المعودية، وباحث في دراسات العمل الاجتماعي والخيري، ومن الكتب المنشورة له: (القطاع الخليري ودعاوى الإرهاب)، (ضحايا بريئة للحرب العالية على الإرهاب) (عشر لغات)، (القطاع الثالث الخيري ودعاوى الإرهاب)، (ضحايا بريئة للحرب العالية على الإرهاب) (عشر لغات)، (القطاع الثالث الخيري ودولي الذا على المركز الدول الخليم الخاري المواني المورة له: (القطاع الخاري الخيري ودولي المولي المركز الدول الخير المراسات المعمية التاريخية المورة، وباحث في دراسات العمل الاجتماعي والخيري، ومن الكتب المنشورة له: (القطاع الخالث الخيري ودعاوى الإرهاب)، (ضحايا، برعنة للحرب العالية على الإرهاب) (عشر لغات)، (القطاع الثالث الخيري ودولوى الوراب) (عشر لغات)، (القطاع الثالث الخيري ودولوى الوراب) (عشر لغات)، (القطاع الثالث الخيري ودولوى الوراب) (عشر لغات)، (القطاع الثال الخيري ودولوى ملووا) ملورابي المولي الموالي المولي الو

بناته:

له من البنات عشر، وهن حسب تسلسل العمر الزمني الخاص بالبنات كالتالي: سارة، ومنيرة، وهيا، وفاطمة، وزينب وهن من الزوجة الأولى، وميمونة وصفية وحفصة، وعائشة، وأسهاء وهن من الزوجة الثانية، وقد حرص على تسمية بناته

والفرص السانحة – رؤية مستقبلية)، (أمي مدرستي )، (سليهان بن ناصر السلومي –الشخصية والرسالة). (١) أستاذ في الدراسات العليا في جامعة أم القرى، ومتخصص في التاريخ والحضارة الإسلامية ورسالة الماجستير بعنوان: (ديوان الجند نشأته وتطوره في الدولة الإسلامية حتى عصر المأمون)، ورسالة الدكتوراه عن النقص في المطبوع من طبقات ابن سعد بعنوان: (الطبقة الرابعة من طبقات ابن سعد دراسة وتحقيق) وله من الأبحاث العلمية تحقيق مخطوط بعنوان: (الفروسية: السيوف وجواهرها) وله عضوية في عدة جمعيات متخصصة بالتاريخ والآثار منها: جمعية التاريخ والآثار بدول مجلس التعاون لدول الخليج العربية ومنها: الجمعية التاريخية السعودية. (٢) أستاذ سابق في إدارة التعليم بمنطقة مكة المكرمة، ومدير حالي لإدارة مركز التدريب في إدارة التعليم حتى عام ١٤٣٤هـ، ورسالة الماجستير من جامعة أم القرى بعنوان: (الدروس النموذجية) والرسالة العلمية للدكتوراه بعنوان: (الاحتياجات التدريبية لمشر في التدريب التربوي بالمملكة العربية السعودية) من جامعة أم درمان الإسلامية. (٣) أستاذ سابق في إدارة التعليم بجده وحالياً موجه تربوي في الإدارة نفسها حتى عام ١٤٣٤هـ. (٤) موظف حكومي (منطقة القصيم). (٥) كان طالباً في الثانوية (توفى في حادث مروري في طريق جدة/ مكة السريع بتاريخ ٢٣/ ٥/ ١٤٢٠هـ) –رحمه الله–. (٦) موظف حكومي (منطقة القصيم) حتى عام ١٤٣٤هـ. (٧) موظف حكومي في كتابه العدل في الرس ابتداءً من نهاية عام ١٤٣٣هـ . الشيخ عبدالله بن سليمان بن ناصر السلومى (السيرة الذاتية)

بأسماء أمهات المؤمنين كما كان يقول.

مصادر عيشه:

لم تكن مصادر العيش للمجتمعات السعودية قبل تدفق النفط سوى نتاج جهودهم ومحاصيلهم الزراعية، إضافة إلى منتوجات أبقارهم وأغنامهم المنزلية، ولقد كانت تلك المجتمعات تقوم حياتها على التعاون في معظم الاحتياجات، فقرى الشنانة مثل غيرها من القرى قامت على المجهودات التعاونية لأهاليها، وقد بنى الوالد ومجموعته كامل القرية (رجالاً ونساء) وبنوا مسجدها ومدرستها الطينية الحكومية المستأجرة بعد مدرسة أبو سلوم الخيرية (مدرسة البلاعية – الشنانة)، وقد عاش المجتمع السعودي هذه الحياة التعاونية، ويذكر المعني بالترجمة أمثلة عن قيمة العمل التعاوني وحجم الإنتاجية بين الناس في ذلك الزمن، فمثلاً على مستوى جلب الحطب المستخدم للطبخ والتدفئة –قبل الغاز والكهرباء – قائلاً: «في موسم واحد دخل للشنانة (٦٠) شحنة حطب من شجر الرمث على سيارة (قلابي الحسحوس) وسيارة (قلابي الرداحي) كلها بالتعاون فيما بين الجاعة، وقس على هذا التعاون بناء بيوت الطين وبقية أمور الفلايح والزراعة والعناية بالتمر وغير ذلك».

وعلى مستوى العمل التعاوني في بناء المنازل يقول الشيخ: «فمعظم بيوت الشنانة الطينية (الجُدَيَدَة) بُنيت بعمل تعاوني وأحياناً قليلة بالأجرة بعمالة محلية، ويذكر عن نفسه أنه ومعه مجموعة من جيرانه بنوا ثلاثة مباني (بيوت طينية) في صيف واحد عام ١٣٨١هـ وهي بيت بطاح الخزي –رحمه الله– في ١/ ٥/ ١٣٨١هـ حسب ما هو مكتوب في أحد عروق الطين إلى اليوم في مبنى قهوة بطاح، وكذلك بنى مسجد المطية (القبلية) بخلوته ومنارته، وبيت الغفالى بالمطية، وكان إنجازها جميعاً بالعمالة المحلية، وكانت الأجرة اليومية لكل واحد سبعة

ريالات، وكان ذلك قبل معرفة العرَّال والعالة الوافدة. وحينها بدأت بعض الوظائف العمالية المهنية للسعوديين سافر الشيخ كما يذكر عن نفسه إلى الظهران مع بعض أقرانه من المنطقة للعمل في شركة أرامكو بعد تدفق النفط الذي بدأ في عام ١٣٦٠هـ الموافق ١٩٤٢م، وكانت رحلته حسب قوله في أول عام ١٣٦٧ هـ ليحصل مثل غيره على مصدر عيش كريم من كسب يده، وقد تم اختياره أميناً من أمناء مستودعات السكر في الشركة، ولكنه رجع بعد حوالي تسعة أشهر من سفره ولم يواصل كغيره بسبب قناعته بأن هذا العمل ليس مناسباً له، وقد اكتفى بها حصل عليه من دراهم معدودة وكسب معرفي، وبعد رجوعه تزوج ثم بني مسجد قريته (الجدِّيدة) بالشنانة ليصبح إماماً متطوعاً محتسباً من عام ١٣٧١هـ، ومع تحسن الظروف الاقتصادية للدولة وافتتاح مكاتب لإدارات الأوقاف والمساجد () وبالتالي صرف مكافآت للأئمة والمؤذنين، وكان أخوه (صالح السلومي) " مندوباً لإدارة أوقاف عنيزة في الرس حيث كانت تابعة لها، فبادر من نفسه لتوظيف أخيه، يقول أخوه صالح: «إنه عمل على توظيف أخيه عبدالله إماما رسمياً بعد فترة طويلة من احتساب الإمامة، فاستخرج له (حفيظة النفوس) من الأحوال المدنية بعنيزة عام ١٣٨٧هـ ٣) ووظَّفه بموجبها بإدارة أوقاف عنيزة قبل أن يكون في الرس إدارة للأوقاف، وذلك بدون علمه

(٢) صالح بن سليهان السلومي الساعد الأيمن لأخيه عبدالله وهو من الملازمين للمسجد قبل الأذان، وعرف عنه أنه يختم القرآن في الأسبوع مرة واحده، وفي رمضان يختم القرآن عشر مرات، وفي السنوات الأخيرة كان ينوب أحياناً عن المؤذن في المسجد بصوت شجي وجميل، –جعل الله ذلك في موازين حسناته – وهذا عمل مبارك لنفسه وأخيه خدمة لمسجده ولمجتمع قريته، وقد لازم الحملات الدعوية الخيرية في منتصف عمره مع أخيه عبدالله مسيارك لنفسه وأخيه خدمة لمسجد بصوت شجي وجميل، –جعل الله ذلك في موازين حسناته – وهذا عمل مبارك لنفسه وأخيه خدمة لمسجده ولمجتمع قريته، وقد لازم الحملات الدعوية الخيرية في منتصف عمره مع أخيه عبدالله المناته – وهذا عمل مبارك لنفسه وأخيه خدمة لمسجده ولمجتمع قريته، وقد لازم الحملات الدعوية الخيرية في منتصف عمره مع أخيه عبدالله النفام لتلك الحملات العمين المناته – وهذا عمل مبارك لنفسه وأخيه خدمة للمسجده ولمجتمع قريته، وقد لازم الحملات الدعوية الخيرية في منتصف عمره مع أخيه عبدالله المنظم لتلك الحملات العربي مع أخيه عبدالله المنظم لتلك الحملات المسجد المائل المسجد ولمائل معرفي مرارك من مائل معمل مبارك لنفسه وأخيه خدمة لمسجده ولمجتمع قريته، وقد لازم الحملات الدعوية الخيرية في منتصف عمره مع أخيه عبدالله المنظم لتلك العملات المعلي مع أمائل المعلات المائل المنظم لتلك المملات المعلم المنظم لتلك المعلات المعلم المائل الملات الدعوية المنظم لتلك المعلات المعلم المائين معنائلة الملات الدعوية للشيخ عبدالعزيز العقل، وله ترجمةً مستقلة في كتاب والده.

<sup>(</sup>١) افتتاح مكتب إدارة الأوقاف والمساجد في عنيزة عام ١٣٨٥ه، وافتتح مكتب إدارة الأوقاف والمساجد في الرس عام ١٤٠١ه.

أول الأمر، حيث لم يخبره بما فعل سوى أنه كان يتعهده بين حين وآخر ببعض المال ويفيده بأن ذلك مكافأة من إدارة الأوقاف»، والواقع أن الشيخ استوعب هذا الأمر وقبل به بالرغم من قناعته بأن الإمامة في المسجد رسالة وليست وظيفة، أما وقد جاءت الثانية مع الأولى فلا مانع من ذلك.

ومن مصادر معيشته عمله في تأبير النخيل وجني ثمرتها من التمور حيث تُعد من مصادر كسبه وعمل يده التي استغنى بها عن الجميع فأغناه الله، وتوكل على خالقه وبارئة فكفاه.

ومما يُعد من مصادر معيشته الكريمة أن وفَقه الله بأخيه صالح وله من اسمه نصيب، فقد كان الاثنان مع والدتهما وأولادهما يسكنون بيتاً طينياً واحداً-كما هو واقع الأسر في ذلك الزمن- فكان أخوه صالح شريك ومساعد على تحمل بعض مسؤوليات ونفقات واحتياجات البيت -لا حرمه الله أجر ذلك كله- حينما كان ساعداً أيمن لأخيه المطوِّع عبدالله فترة طويلة من الزمن، بل كان خليفة لأخيه في قهوته في سنيَّها الأولى حين غياب صاحبها، ولاشك أنه أصبح من خريجي قهوة أخيه في وعيه وفهمه لبعض الأمور العلمية، وحرية تفكيره وكرمه مع الآخرين، والسخاء وحُسْن الأحلاق.

وكانت المنازل العائلية الكبيرة هي النمط السائد في سكن الأسر في ذلك الزمن حيث كان التآلف بينها قبل أزمنة الاستهلاك وسلبياتها، وبعدما كثر الأولاد للشيخ عبدالله وأخيه صالح، ومع تغير ظروف الحياة خرج صالح ببيت مستقل ليضع هو أيضاً قهوة أخرى مفتوحة طوال العام في الصباح والضحى كأوقات ثابتة، وروادها من كل محبيه يتواصلون فيها، ويستأنس بعضهم ببعض عنده، كما يلتقي فيها آخرون من أرحامه وأصهاره – فجزاه الله خيراً على كل ذلك –. كما تعلَّم الشيخ عبدالله من والده فن حباكة المصاحف (تجليد وخياطة) حيث يبقى المصحف لقارئه أو صاحبه مدى حياته محفوظاً بهذه الطريقة من التجليد

[انظر الملحق رقم (٣)]، وتعلَّم من والده أيضاً ما يحتاج إليه هو وغيره من جيرانه في حياتهم الخاصة من أعهال النجارة المرتبطة بأدوات الحرث والزراعة وتأبير النخيل ولم تكن تلك مهنة له أو لوالده من قبله ولكن الاعتهاد على النفس والشعور بالمسؤولية من دوافع الإنتاج في هذه الأشياء وأمثالها، وكان أبرز مهنة له تعلمها من والده تأبير النخيل والعناية بها، وفي موسم الجداد للتمور يقوم وأبناءه وبناته للقيام معه بهذه العملية، ليقدم أصحاب (الحيطان) بعد ذلك ما وتخزينها هما القوت السنوي لتأمين العيشة، وهما الرصيد السنوي ما جبوب وتخزينها هما القوت السنوي لتأمين المعيشة، وهما الرصيد السنوي لأي فرد بلغة العصر، وهذا واقع جميع المنازل في حقب من الزمان مرت وسنوات انقضت قبل صدور العملات النقدية الورقية وغزو الأسواق الاستهلاكية للحياة الاجتهاعية الأسرية المعاصرة.

صفاته الشخصية: عُرف عن الشيخ أنه عاش طوال عمره (زاهداً بسيطاً) متواضعاً في مسكنه ومأكله ومشربه وملبسه، وكانت البساطة معشوقته فهو يستمتع بها، ويمتع الآخرين بها، أو قد يدرِّبهم عليها من خلال قهوته المتواضعة. ومن صفاته الشخصية التي عُرفت عنه من كثير من أقرانه وأولاده (قوة إرادته) وشدة عزيمته التي لا تنهزم بالشدائد أو المعوقات والتحديات، وكان يرى أن تعب الجسم فيه راحة للنفس إذا كان على خير ولعمل الخير وأن التعب الحقيقي هو تعب القلب -كما كان يقول-، وعُرف عنه أنه صاحب همة كبيرة لم يستطع أولاده مجاراته أو اللحاق به في تحقيق كل طمو حاته الاحتسابية والدعوية التي يريد فعلها سواء بنفسه أو بأولاده، ولم يتمكن أولاده مجتمعين من تغطية كل متطلباته

الدعوية والخيرية والاحتسابية، وبالعامية يقال (ما نُلَحِّق عليه) أي لا نستطيع اللحاق به، وقد قال عن قوة إرادته صاحبه وتلميذه أبو شلاَّل محمد بن شلال الشيباني الذي قال عنه<sup>(۱)</sup>: «مطوِّعنا السلومي لا يهمه التعب؟ هو يدوِّر (يبحث عن) التعب أحياناً، وللتدليل على ذلك فقد كنت أنا وإياه في رحلة صيد الأرانب والضبان يوماً من الأيام وقد صوَّبت ضباً ودخل جحره فأبت نفس المطوع إلا أن يحفر ويبحث عن الضب المصاب، وأنا أقول له: الخير كثير يا أبا سليهان، ويقول لي: نترك نعمة ربي تفسد في جحرها، ويكرر معي الكلام بقوله: التعب ليس تعب البدن، والإسراف لا يجوز مع قلة النعمة أو توفرها».

وكما قال الشيخ عبدالله بن حمد الجلالي<sup>(</sup>) فيما كتبه عنه: «إنه لا يستعظم أي أمر من الأمور وكلمته السائدة المعروفة دائماً (هذا الأمر سهل لا إشكال فيه)، فقد عهدت فيه هذا الأمر يتكرر في كل مناسبة حتى لو كان الأمر صعباً». وفي هذا السياق يقول رفيقه وصديق دربه في مرحلة الشباب علي بن محمد الهندي<sup>(\*)</sup> عن جانب قوة الإرادة والشهامة والتضحية بالنفس لخدمة الآخرين عند السلومي: «كُنَّا زارعين مع والدي (مزرعة الجنبه ١٣٧٣ – ١٣٧٥هـ)، وكنت يومَها في الرس بعيداً عن والدي حينها تعطَّلت (ماكينة الماء)، وكان ذلك على زمن أول وصولها

(٣) كان علي بن محمد الهندي صاحباً خاصاً للشيخ زمن الشباب، ولفترة طويلة من الزمن، ومن مواليد عام (٣) كان علي بن محمد الهندي صاحباً خاصاً للشيخ زمن الشباب، ولفترة طويلة من الزمن، ومن مواليد عام ١٣٥١هه، وقد عملا جميعاً بالمزارع والسواني خاصة فيما عُرف باسم (الجنبه)، وقد تقَلَّد المذكور فيما بعد ذلك بعض الوظائف الحكومية، كان آخرها مستشاراً في مكتب وزير الشؤون البلدية والقروية، وكان برتبة وكيل مساعد بالمرتبة الرابعة عشرة، ثم حصل على التقاعد (المعلومات أعلاه من المذكور بتاريخ ١٣٥٩هه.).

<sup>(</sup>١) محمد بن شلال بن عويض بن شلال الشيباني من مواليد عام ١٣٣٧هـ، وهو من أقران شيخه في السن، ومن جيرانه فترة من الزمن بالشنانة، ومن تلاميذه الذين تعلموا عليه كامل القرآن ولازموه، وكان من رجال الخير والصلاح، عمل في أمارة محافظة الرس، وعاصر الأمير عساف وحسين ومنصور ومحمد أبناء عساف، واشتهر بقدراته ومهاراته القوية في الصيد .

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ الدكتور/ عبدالله بن حمد الجلالي من أهالي عنيزة، من مواليد عام ١٣٥٧ ه عرف بالدعوة والخطابة والمحاضرات وبعض المواقف الاحتسابية، وتميز بدروس التفسير، كما عُرف ببعض الأعمال والمشاريع الخيرية خارج المملكة.

للقصيم وكانت الدنيا شتاء، وعلينا مطر وبرد، ووادي الرمة يمشي من السيول، وكما هو معلوم فالوادي يفصل بين المزرعة من جهة وبين الشنانة والرس من جهة أخرى، وكان بالمزرعة المذكورة مجموعة من الجماعة مع والدي، منهم أبو هضيبان وعبيد السليمان الحسحوس، وقال والدي محمد الهندي: أنا سوف أذهب إلى الشنانة لإحضار ولدي لإصلاح الماكينة؟ (وكنت ماهراً بإصلاح مكائن الديزل آنذاك)، لكن حبيبنا وصديقنا عبدالله السلومي بادر قائلاً بإصرار بالغ ويمين: والله ما تروح، أنا أروح وأجيب ولدك عليّ من هناك، وبالفعل ذهب ليلاً إلى الشنانة ولم أنسَ هذا الموقف الطيب بعد أن تجاوزت الثمانين عاماً بحمدلله».

ومن قوة إرادته وعزيمته حرصه على مواصلة الحج حتى بعد أن أُقعد، حيث أصَرَّ على أولاده بأن يحج بالرغم من حالة إقعاده على الكرسي، فحج عام ١٤٣١هـ وكانت الأخيرة من حجاته، وقد حاول طبيب قريته الشنانة أن يثني عزمه عن الحج لاسيا بعد علمه بأنه حجَّ لأكثر من ستين مرة قائلاً له: لا يكلف الله نفساً إلا وسعها، فرد عليه: من يضمن لي قبول واحدة منها فأستريح. والله حسيبه ولا نزكيه على الله، فإخلاصه ظاهر في جميع أعماله وأقواله». والكرم والسخاء والبذل والعطاء من صفاته فهو كريم وسخي، ومن كرمه أنه لا يرد سائلاً أياً كان، وقد كلمته مرة في واحد من المتسولين يتر دد عليه دائماً فقلت له إن هذا أخذها مهنة يتسول في كل مكان، وأنا أعر فه فقال لى: «(وأما السائل فلا إن هذا أخذها مهنة يتسول في كل مكان، وأنا أعر فه فقال لى: «(وأما السائل فلا

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد بن ضيف الله الحزابي من مواليد عام١٣٧٨هـ، وهو خريج كلية العلوم الاجتماعية قسم التاريخ وأستاذ تربوي في التعليم العام، محب للعلماء والدعاة ومنظم لبعض محاضراتهم خاصة في قرى البادية، وهو من العاملين في العمل الخيري وبناء المساجد، وله جهود مباركة مشهودة في ميدان العطاء للمحتاجين، وانظر تكملة مشاركته في عدة مواضع من هذا الكتاب.

تنهر) فكان لا يرد أحداً ودائماً يحسن الظن في الناس». يقول محمد الحزابي عن قوة العزيمة والإرادة، وعن محبته لخدمة الآخرين: «السلومي يقوم دائماً بخدمة الآخرين حتى لو كانوا أصغر سناً منه، فتجده يقوم بخدمتهم في السفر والحضر، مثل تقديم الشاي والقهوة وإعداد الطعام وكان بارعاً في ذلك، ومما أذكره عنه هذه القصة في حُسن الخدمة والضيافة فقد حدث ذات مرة أنه استضاف أكثر من ستين (٦٠) شخصاً معظمهم إن لم يكن جميعهم من طلاب الثانوية، وكانوا قدموا من مكة إلى القصيم في طريقهم إلى الخرج بإشراف الشيخ عبدالله بن محمد الخليفة مدير ثانوية الخرج آنذاك وصنع لهم فطوراً من دقيق البر كفاهم جميعاً وهو (قرص كبير)، وهو المسمى (مجار)، وتلك الضيافة كانت في شعيب الشنانة بجوار المرقب (برج الشنانة)».

أقول تذكرت أن من كلمات والدنا وشيخنا السلومي لأولاده حينما يظهر منهم التذمر من العمل الجسدي الشاق في بناء بيوت الطين أو غيره من الأعمال الشاقة: «الجسد لا يتعب إذا كان قلبك عامراً وحياً»، وهناك كلمة من جوامع الكلم منسوبة لفضيلة الشيخ عبدالعزيز بن باز تقرر حقيقة التعب بين الروح والجسد، حيث قال رحمه الله: «إذا كانت الروح تعمل فإن الجوارح لا تتعب».

ومن صفاته الشخصية أنه (مستقل التفكير)، وهو بهذا شخصية نقدية، بل إنه أستاذ يربي الآخرين على نقد الذات وغيرها، ولا يرضى للمسلم أن يكون إمَّعة، إن أحسن الناس أحسن، وإن أساء الناس أساء، ولابد أن يكون كيِّساً فطناً، بل كان يُردد أمام تلاميذه وأبنائه واصفاً حال بعض الناس قائلاً عبارة ذات معنى عميق: (بعض الناس يُدهدر رأسه ولا يدري عن شيء) وهذا القول فيه كناية عن طأطأة الرأس وعدم الانتباه أو الإحساس بما يدور حوله من أحداث.

في غير محله، ولأجل هذا ركب النقل الجماعي كثيراً رغم توفر البديل له من

الطائرات، ووجود سيارات أولاده الخاصة، وكان مُبارِكاً ومُشجعاً هذه الخدمة وما فيها من توفير اقتصادي خاص وعام، قائلاً عن هذه الوسيلة من النقل العام: وسيلة مباركة توفر حركة الكم الهائل من السيارات الخاصة، وبأجرة معقولة، وكان يقول عنها: «النقل الجماعي العام النعمة المجحودة في بلادنا».

ومن صفاته الشخصية التي تميز بها وعُرفت عنه (رفع صوته) بالتكبير (الله أكبر) بصوت جهوري حينما يسير في الشارع أو في منزله لدرجة تلفت نظر بعض الناس، وكذلك الشهادة بصوت جهوري (لا إله إلا الله) حينما يستنكر حالة معينة أو واقعاً معيناً في بيته، أو خارج منزله، ويقول كذلك بصوت جهوري: «الله أكبر، سبحان الحكيم العليم»، كما أن كلمة (ما شاء الله تبارك الله) من كلماته التي يرددها كلما رأى شيئا يعجبه أو يسره.

وكان الشيخ دقيق الملاحظة وصاحب (فراسة) قوية عُرِف بها عند كثير من الناس، ساعدته كثيراً هذه الفراسة في معرفة المُحِقُّ من المُبْطِل في أمور الصلح والإصلاح بين الناس، وأمور المعروف والمنكر، وكان الشيخ المطوِّع (مهيبا) فبمجرد وجوده أو سماع صوته يكون انفضاض أي اجتماع لا يتفق مع قيم المجتمع والتزامه الأخلاقي، مثل لعب الكره أثناء وقت الصلاة، وقد وصفه بعض الناس بأن وجوده فقط أو كلامه يُضفي الهيبة، وقد يزرع الرهبة في قلوب المخطئين من أبنائه أو غيرهم. وكان يقوم بتأديب معظم أو لاد الجيران والقرية، بل ويوصيه ويفوضه جميع أولياء الأمور بذلك ثقة به دون غيره.

وكان مع ذلك (لطيفاً) معهم، يُهدي لهم كل يوم من أيام جني التمر (الخَرَاف) رطباً جنياً، حينها يأتي من الحيطان خاصة في أول موسم (الخراف)، وكانوا ينتظرونه على مشارف القرية، وكان ما يوزعه على بعض أولاد القرية أحلى من شوكولاته العصر الحاضر، ولا زال بعض هؤلاء يتذكرون لذة تلك الأيام، ولذة هدايا الرطب. كان الشيخ (متواضعاً) لا يحب الشهرة أو الجاه أو السلطة، ولم يرغب أو يطلب

الوظيفة الحكومية أو الاشتغال بأي عمل تجاري لزهده في الدنيا ومتاعها، كما أنه يرى أن الوظيفة الرسمية من أضيق أبواب الرزق للخلق، -كما كان يقول- أنها في الغالب تصادر شيئاً كثيراً من حرية الإنسان ووقته.

وكان يقول: «الناس يطلبون زيادة المال للسعادة، ويسعون للمال لها بأكثر من احتياجهم، والسعادة الحقيقية تتحقق في التخفف من المال -كفانا الله شره-». أقول: وهذا ما كان يراه ويردده الشيخ صالح الحصيِّن -رحمه الله- عن المعنى الحقيقي للسعادة.

حيث كان يرى أن الناس في جميع أمور حياتهم يبحثون عن السعادة، لكنهم لا يدركون أن السرف في السعي للدنيا وكمالياتها في غالب الأحوال يُحقق لهم عكس المراد، سمعت هذا منه مِراراً – رحمه الله–.

وكان الشيخ السلومي محباً لـ(الزيارة والزائرين له) فبرنامج الضحى في الغالب لزيارة تلاميذه وأحبابه في مزارعهم، وكان يفرح بزواره، أو المتصلين عليه بالهاتف -بعد وجود هذه الخدمة- فيبادر المنشغلين عن الزيارة أو منقطعي الاتصال به بقوله لهم: (أُمطرنا بفضل الله ورحمته) كناية عن الفرح والسرور بهذا الاتصال أو التواصل، وكثيراً ما كان يقول ذلك حين يهاتفه الشيخ الدكتور/ محمد مطر الزهراني<sup>(۱)</sup> -رحمه الله- بشكل خاص حيث كان متواصلاً مع الشيخ فترة ليست بالقصيرة. وكان الشيخ يهارس (الرياضة اليومية) الإنتاجية، والرياضة السليمة بحد ذاتها تبعث السعادة والراحة النفسية، وكان من صورها ممارسة العمل اليومي في خدمة النخيل وتأبيرها والعناية بها، أو العمل في الزارع وما يصحبها من السباق

٦¢

<sup>(</sup>١) الشيخ الدكتور/ محمد مطر الزهراني من علماء ومشايخ وأساتذة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة توفي عام ١٤٢٦هـ – رحمه الله –، ومن أشهر مؤلفاته (تدوين السنة النبوية نشأته وتطوره)،و (علم الرجال نشأته وتطوره)،و (علم الرجال نشأته وتطوره)،و (موقف أصحاب وتطوره)،و (عبدالله بن المبارك العالم المجاهد)،و (سفيان بن سعيد الثوري العالم الرباني)،و (موقف أصحاب الأهواء من السنة النبوية وزفاته (أومن هدي السلفي من أقوال الصحابة وأفعالم )، و(من هدي الما لمحكم الرفع من أقوال الصحابة وأفعالهم )، و(من هدي السلف في طلب العلم).

للوصول إليها أو العودة منها مع أصحابه على الدراجات الهوائية (السيكل) عند أول وصولها للقرية، لكن الرياضة اليومية المحببة له كرياضة إنتاجية حينها كان يسقي حوش النخيل بالمنزل من (الحسو) وهو البئر الخاص بالمنزل، حوالي نصف ساعة لتوفير جميع احتياجات المنزل، وذلك خدمة لأهل بيته صباحاً ومساءً قبل النوم وبعده، وكذلك كان يفعل خدمة لحوش نخيل المسجد وتأمين الماء لرواد المسجد حينها كان (يزعب بالدلو) من بئر المسجد (الحسو) يومياً. ومن صفاته أنه كان يحب (الخلوة مع نفسه) بين حين وآخر في الضحى في خلوة المسجد أو في قهوته وقت فراغها من الضيوف، ويقول من لا يدع لنفسه ساعة خلوة بربه فقد ظلم نفسه، ومن لا يحس بأنسه بربه فعليه أن يراجع نفسه، ويتمثل بقول الشاعر:

ومن صفاته أنه يحب (الأشياء الطبيعية) ولا يحب مُعطيات الصناعة الحديثة من المكيفات والتدفئة والتبريد وغير ذلك، وقد استمتع بقهوة الطين وأسعد زواره ومحبيه معظم سنين عمره وعمرها حتى انتقل منها إلى غيرها بعد أن تجاوزت أكثر من أربعين عاماً، لأنها -كها هو الواقع- دافئة شتاءً باردة صيفاً وذلك كها كان يقول عنها، ولم يقتنع بالانتقال إلى غيرها إلا بعد أن تأكد له أن القهوة الجديدة تتصف بنفس صفات سابقتها، وكان هذا هو الواقع بحكم العوازل الحرارية للقهوة الجديدة. ومن صفاته الشخصية معظم سني عمره أنه لا يشرب ماء البرادة، أو الماء المبرد

<sup>(</sup>١) البيت منسوب للأحيمر السعدي، وهو شاعر من مخضرمين الدولتين الأموية والعباسية.

في الثلاجات قناعة منه أن الماء الطبيعي هو ما يروي الظمأ ولا يؤثر صحياً على الجسم، وعُرف عنه أنه لا يجلس عند المكيف أو ينام بغرفة مكيفة، ويؤمن بأن تعَرُّق الجسم هو الوسيلة المثلى لتبريده في الصيف، وتدفئته في الشتاء، وتَعرُّق الجسم يُعدُّ إفرازاً طبيعياً يجب أن يأخذ دورته الطبيعية من الجسم، ولذلك يشب (يوقد) النار صيفاً وشتاءً وذلك في كل صباح ومساء.

والمكيف الذي وُضِع مؤخراً في قهوته لإكرام ضيوفه، وإعطائهم شيئاً من الارتياح في أوقات الحاجة، وهي أوقات معينة ومحدودة فترة شدة الحر وذلك بعد انطفاء شعلة النار في القهوة.

وهذه الخدمة التي وُجِدت متأخرة جاءت بعد أن أصابت معظم الناس-إن لم يكن كلهم- الرفاهية المفرطة وأصبح التكييف ضرورةً خاصةً في أشهر الصيف.

ومن صفاته أنه كان محباً لـ (النخلة)، بل كان شغوفاً بخدمتها ويتلذذ بالعناية بها فكانت محبوبته ومعشوقته في منزله وحيطان أصحابه وأحبابه، بل إنه يتألم جداً من رؤيتها ببعض الشوارع وقد جُردت من زينتها، ولم يبق فيها سوى قلبها حينها يَقُصُّ العهال الوافدون كل جريدها وسعفها، والمصيبة أنهم بهذا العمل لا يعرفون قيمتها ولا حقوقها ولا جمالها حسب تعبيره.

وكان من طباعه وصفاته محبته (الاستقلالية عن الناس) في بعض عاداتهم وتقاليدهم العادية، فلا يحب الاندفاع مع الناس لأي أمر من أمور الحياة العادية، وكذلك كان يفعل مع بعض العبادات فهو مثلاً كان لا يذهب للعمرة وقت ذهاب الناس وزحامهم<sup>(۱)</sup>.

كان المطوع الشيخ (صبوراً) يتحمل الألم والمرض ولا يخبر بهما أحداً ولا يعرف

<sup>(</sup>١) توقف عن أداء عمرة رمضان والبقاء في مكة لصيام الأيام الستة من شوال حينها أصبح الزحام شديداً مما يُضعف الجو الروحاني للصائم والعابد-كما كان يقول- وهذا اجتهاد قد يُوافق عليه وقد لا يُوافق.

زيارة الأطباء أو المستشفيات معظم سنيِّ عمره. وعن (خدمة الآخرين) وبعض أعمال الخير والبر كتب محمد بن عبدالرحمن بن مجاهد الخليفة<sup>(1)</sup> ومما قال: «كان يعمل على حبك المصاحف حبكاً يحفظها من التلف قد لا يوجد بأفضل المطابع، وكان بنَّاءاً وأستاذاً ماهراً في بناء بيوت الطين القديمة، فهو من المؤسسين لبيوت الطين في قرية الشنانة والمطية، وكان متعاوناً مع الجميع في هذا المجال وغيره، وكان يعمل ألواحاً لحمل المصاحف عليها في المسجد، كما يعمل مفاتيح أبواب الخشب القديمة، ويعمل من الأخشاب ما يستعمل لغسيل الموتى، والنعش لحملهم، وله باع طويل وجهد كبير في مجال حفر القبور تبرعاً –جزاه الله عن الإسلام والمسلمين خيراً- فكان يمضي الساعات الطوال هو وأبناؤه في حفرها ولا يوجد من الأجرة غير قول الناس: شكر الله سعيه، وكان حليماً حكيماً، وله مجال واسع في الرقية الشرعية احتساباً

ولعل مسك الختام في صفاته ما جادت به قريحة الشيخ محمد بن عبدالله بن ناشع الشهري (" حينها قال عنه بعض الأبيات الشعرية في مرثية والده سليهان السلومي وفيها قال:

 (١) من مواليد عام ١٣٧٩ ه، وهو خريج الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، وأستاذ في وزارة التربية والتعليم، وإمام جامع الشنانة (البلاعية)، وقد حفظ القرآن كاملاً على شيخه عبدالله السلومي، وسوف يرد ذكره في مواضع متعددة من هذا الكتاب باسمه المشهور محمد المجاهد الخليفة.

(٢) الأستاذ الشيخ محمد بن عبدالله بن ناشع الشهري (ولد ١٣٥٥هـ في قرية صعبان بالنهاص)، ويُعد من الشخصيات البارزة في العلم والأدب، والتاريخ والجغرافيا، والفقه والشريعة، والشعر والشعراء، وهو من الشخصيات العلمية والاعتبارية في المنطقة، وهو من أساتذة التربية والتعليم فترة طويلة من الزمن، توُّجت جهوده التعليمية والتربوية بتكليفه بأول إدارة للتعليم في محافظة النهاص فترة من الزمن، وهو من أسلخميات العلمية والتربوية بتكليفه بأول إدارة للتعليم في محافظة النهاص فترة من الزمن، وهو من الشخصيات العلمية والتربوية بتكليفه بأول إدارة للتعليم في محافظة النهاص فترة من الزمن، وهو من الموسوعات العلمية والذاكرة، كما عرف عنه سعة العلم والمعرفة والدعوة والدعوة وأعهال البر والخير وفقه الله-، وانظر للمزيد عن ترجمته فايز بن سالم العميري الشهري، كتاب الوجيز في تاريخ وجغرافية بلاد بني شهر، الباب الخامس، ص ٢٦٠، الطبعة الرياض المواق ١٩٩٧م، الناشر مركز حسن للطبعة الرياض.

| ليُكْمِلَ السَّيْرَ في عَزْمٍ وإتْقَان | لولا العَزَاءُ بِ (عَبْدِ الله) حِينَ سَعَى |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|
| والمجدُ لا يُبتنَى من غُيرِ أركان      | 2                                           |
| فقامَ فيهِمْ مَقَامَ الوالِدِ الثاني   | ابنٌ مضَى لِرَاقي العِزِّ بعْدَ أَبِ        |

## الدعابة العاطفية في شخصيته:

اتصف الشيخ السلومي بالجرأة في مناقشة القضايا الاجتهاعية وبعض الأمور السياسية التي تهم كل مسلم وذلك في قهوته وفي غيرها، كها عُرف عنه المبادرة في التعليق على أحاديث المجالس، وخاصة على الأحداث المحلية أو الدولية، وكثيراً ما تكون تعليقاته بأسلوب النكتة القوية التي تُضحك المجلس وتؤنسه، وحينها يكون بعض الغرباء في قهوته أو في مجالس أخرى كان يكسر واقع الصمت أحياناً بدعابته، لاسيها الحديث عن الحور العين والنساء والزواج وتعدد الزوجات فهو كثيراً ما يردد القول: (يا ليتني فيها جَذَع)<sup>(()</sup> متمنياً عودة روح الشباب حتى يتزوج أكثر من اثنتين، ويسهم في تزويج الشباب والشابات وحل مشاكل العنوسة كان يتحسر على وجودها حمؤ خراً بمجتمعنا السعودي. ومن دعابته مع جلسائه ما كان يردده أحياناً على مسامعهم بعض الأبيات من القصيدة الطويلة المعنونة نونية القحطاني، وهو عبدالله بن محمد الأندلسي السلفي المالكي وفيها:

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيح البخاري، طبعة بيت الأفكار الدولية للنشر والتوزيع، طبعة الراجحي، الرياض-السعودية، ١٤١٩هـ كتاب بدء الوحي، باب، كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ٢٤، رقم (٣)، ص٢١.

إضافة إلى ترداده بعض الأبيات الشعرية الواردة في نونية ابن القيم، ويذكر الشيخ أن ابن القيم قد استفتح في نونيته بأبيات يوضح محتواها الكبير كثيراً من القضايا الشرعية في العقيدة والعبادة، ولكن المقام هنا عن جانب الدعابة عند الشيخ حيث كان يقول عن النونية: «نونية ابن القيم عن النساء تثير الشبق عند الإنسان». ويقول: «نونية ابن القيم عجيبة في وصف الجنة وأهلها ونسائها، وتجعل السامع لها يسأل الله من فضله، وفيها العجب العجاب من دقة الوصف، وخاصة الأبيات الواردة عن وصف الحور العين»، وكان يقول معلقاً: «حينها تسمع تلك الأبيات لا تملك نفسك إلا أن تسأل الله من فضله، وتشمر للعمل للحصول على السلعة الغالية وهي الجنة وما فيها»، وكان الشيخ يردد في مجلسه ما ورد في الحديث الشريف: «إن الجنة فيها ما لا عينٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنْ سَمِعَتْ وَلاَ خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ»<sup>(1)</sup> ومن تلك

 <sup>(</sup>١) انظر: أبي محمد عبدالله بن محمد الأندلسي القحطاني باسم (نونية القحطاني) تصحيح وتعليق محمد بن أحمد، نشر سيد أحمد مكتبة السوادي، جده ط الأولى، سنة ١٤٠٩هـ.
 (٢) أخرجه البخاري في صححيه، كتاب تفسير القرآن، تفسير سورة السجدة، باب {فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ}، رقم (٤٧٧٩)، ص٩٣٢.

والوصف طويل لتلك الحور، ومما وردعن تلك الأوصاف مما كان يردده أبو سليمان: فاسمع صفات عرائس الجنات ثم اختر لنفسك يا أخا العرفان حمر الخدود ثغورهن لآلئ سود العيون فواتر الأجفان والبرق يبدو حين يبسم ثغرها فيضيء سقف القصر بالجدران

ويستطرد ابن القيم في الوصف مبتدئاً من أعلى الجسد بما يمكن وصفه من صفات الرأس والوجه والصدر والخصر وغير ذلك، حتى يصل نزولاً إلى ما لا يمكن وصفه من المواقع فيقول رحمه الله:

وإذا انحدرتَ رأيت أمراً هائلاً ما للصفات عليه من سلطانِ

وأقول بعدما رجعت إلى نونية ابن القيم وجدتُه -رحمه الله- لم يلتزم بقوله: «ما للصفات عليه من سلطان» بل إنه وصف ثم وصف حتى اعتذر لنفسه من غيره بها عبَّر به عن عدم سلطانه فقد وصف أجساد الحور العين بأوصاف دقيقة وحساسة، ويبدو أن ابن القيم لم يستطع التغلب على عواطفه البشرية، وحث الهمم إلى كل ما يقرب إلى حب الله وطاعته والفوز بجنته، وقد أحب لقاء الله وما عند الله، وابن القيم إذا كان قد أفرد عشرات الأبيات عن موضوع وصف الحور العين فإن ملحمته الشعرية موسوعة علمية تضمنت آلاف الأبيات في الجوانب العقدية والشرعية والفقهية وبلغت (٦٦٣٦) بيتا من الشعر ومن قوتها أن التزم

بقافية واحدة هي (النون) – فرحمه الله رحمة واسعة وجعنا وإياه في مستقر رحمته – () ولذلك فإن ابن القيم لم ينس التفريق بين من يطلب الشهوات المحرمة، وشهوات الجنة فيقول في نونيته.

لا تؤثر الأدنى على الأعلى فإن تفعل رجعت بذلـة وهـوانِ

وأخيراً يؤكد ابن القيم وتلميذه ابن قيم الشنانة على أن سلعة الله غالية، وسلعة الله الجنة وكثيراً ما يردد ذلك ويتغنى ببعض أبيات ابن القيم مؤكداً على أن الحصول على الجنة، وما فيها من نعيم وحور عين ليس رخيصاً قائلاً:

| بل أنت غالية على الكسلانِ      | يا سلعة الرحمن لست رخيصة   |
|--------------------------------|----------------------------|
| في الألف إلا واحد لا اثنـــانِ | يا سلعـة الرحمن ليس ينالها |
| إلا أولو التقوى مع الإيهانِ    | يا سلعة الرحمن ماذا كفؤها  |
| بين الأراذل سلفة الحيوانِ      | يا سلعة الرحمن سوقك كاسد   |
| فلقد عُرضت بأيسر الأثمانِ      | يا سلعة الرحمن أين المشتري |
| فالمهر قبل الموت ذو إمكان      | يا سلعة الرحمن هل من خاطب  |

وكانت بعض هذه الأبيات مما يتغنى بها الشيخ مع نفسه وإخوانه في الله في مسجده وقهوته، وقد أحب مؤخراً سماعها من أشرطة التسجيلات"، كما أنها تُعد ملحمة شعرية، وتقع في مجلدين. كما كان الشيخ يردد ويتغنى ببعض أبيات ميمية ابن القيم –(وهي غير النونية)– في مسجده وقهوته ومنها:

 (١) ما ورد هنا نموذج من تلك القصيدة الطويلة وهي مطبوعة في مجلدين، انظر: الدكتور/ محمد خليل هراس: شرح القصيدة النونية (نونية ابن القيم الجوزية)، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى
 ١٤٠٦هـ، المجلد الثاني، ص ٤٤١.
 (٢) فعلى سبيل المثال محاضرة بعنوان: (مايطلبه المستمعون) للشيخ: سعد البريك.

لكن الشيخ كان يقرأ معها من الأبيات ما يوازن بين الترغيب والتحذير، ومن ذلك قول ابن القيم:

وكُنْ مبغضاً للخائنات لحبِّها فتحظَى بها من دونهنَّ وتنعم

كما كان يقول الشيخ إن ابن الجوزي أفاض في وصف النساء والحب، ويشك أن (كتاب أخبار النساء) الذي نُسب لابن القيم بأنه من تأليفه، ويرجّح أنه لابن الجوزي –رحمه الله–، وقد شاركه في ذلك بعض المحققين المتأخرين لكتب ابن القيم، وأسلوب الكتاب ليس أسلوب ابن القيم –كما يقول– ويقول عن ابن الجوزي–رحمه الله– كان واعظاً وهو آية من آيات الله بالوعظ وهذا أمره عجيب في الرقائق، له كتاب عجيب في المواعظ وهو كتاب التبصرة، وقصص الأنبياء، ثم يقول عن ابن الجوزي: إن تاريخه المتأخر يختلف عن المبكر لكن الحسنات يذهبن السيئات.

وكان الشيخ مع دعابته هذه يعترض على الذين يمدحون النساء مدحاً مطلقاً، أو يذمونهن ذماً مطلقاً، قائلاً لهم: الاعتدال في القول عن النساء وغيرهن مطلوب،

<sup>(</sup>١) انظر: شرح القصيدة الميمية (الرحلة إلى بلاد الأشواق) للإمام شمس الدين محمد ابن أبي بكر ابن قيم الجوزية، مكتبة ابن تيمية، القاهرة- مصر، ١٩٨٧م، وقال عنها الشارح لها مصطفى عراقي: «إن القصيدة بالمقاييس الفنية السليمة وبالمعايير الإنسانية السديدة آية في الفن، وساحة للجال، ومعرض للأشواق ومشاعر الإنسانية السديدة آية في كتابه المشهور عن حب الجنة العمل لها (حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح).

وليس هناك قاعدة عامة إلا لها استثناء، ويتمثل ببعض الأبيات المتضادة التي تعكس -خطأ- نظرة الإنسان المأسورة بما يواجهه في هذه الحياة، ومن ذلك ما نقل عن أحد الشعراء في وصف النساء بأنهن رياحين، وآخر أنهن شياطين وذلك بلغة حوارية:

> إن النساء شياطين نُحلقن لنا نعوذ بالله من شر الشياطين<sup>(۱)</sup>

فرد عليه الآخر: إنّ النساء رياحين خُلقن لنا وكلّنا نشتهي شمّ الرياحين<sup>(</sup>)

وفي مقام دعابته هذه كان الشيخ يُحذر إخوانه وجلسائه في كل مناسبة من إطلاق الرجل لبصره على النساء ويقول: «من يُطلق نظره على النساء فسوف يزهد بكل نعمة عنده ولن تشبعه نساء الدنيا»، ويذكر القول المأثور عن أحد السلف: «لو أطلقت العنان لبصري على النساء فلن تكفيني نساء البصرة»<sup>(n)</sup>. وكان كثيراً ما يُهازح أحد محبيه وهو الشيخ فريح بن علي العقلا في هذه الأمور، وهو من مؤسسي المشروع الخيري للزواج بجدة لاسيا حينا يلتقي الاثنان، وبين الاثنين قاسم مشترك حول الأحاديث والقصص العاطفية المباحة، والرغبة القوية عند كل الطرفين في حل مشكلات الشباب في الزواج ومشكلات العنوسة كم

(٢) انظر المرجع السابق.

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب (اللطائف والظرائف في الأضداد) للثعالبي ونسبه للجاحظ.

<sup>(</sup>٣) ورد أن هذا القول لابن الجوزي ولكن بهذه الصفة: (من أطلق العنان لبصره لن تُشبعه نساء بغداد، وإن تزوجهنَّ جميعًا).

وصفه الدكتور / مصطفى السيد بقوله: (ودَّأن لا يبقى عانس أو عانسة في الدنيا). يقول الشيخ فريح العقلا<sup>(1)</sup>: «وبحكم اهتهامي بقضايا الزواج والعنوسة وما يتعلق بها من تعدد الزوجات والزواج المبكر للجنسين وغلاء المهور والمشكلات الزوجية فقد رأيت في أبي سليهان اهتهاماً وقدرة على تفهم المشكلات والسعي إلى حلها والرغبة في تيسير الزواج، بل إن الشيخ - حفظه الله- يتمتع بروح الشباب مع حكمة الشيوخ وتجاربهم في التعامل مع النساء وأسلوب إقناعهن وإدارة شؤون البيت والتعامل مع المستجدات وخاصة في أولئك الراغبين في التعدد الذين ربها يتخوفون من ذلك. وقد سمعته ذات مرة يقول عن بعض أقاربه وربها كان بعضهم حاضرين ما معناه (فلان مِقْدَام، وأما فلان وفلان وفلان (فالأمر إليك) يشير إلى بلقيس ووزرائها عندما شاورتهم فقالوا لها: ﴿ قَالُوا غَنَ أُولُوا فَوَّزُ وَأُولُوا بَأْسٍ شَرِيرِ وَالْأَمَرُ إِلَيْكِ فَانظُرِي مَاذَا تَأْمَرِينَ ﴾ (النمل :٣٣)، أي أنهم لا يستطيعون مغالفة زوجاتهم ويخافون».

ويقول الشيخ فريح أيضاً: «كما تميز -حفظه الله- بالدعابة، قابلته أحد الأيام فقال لي يا فحل المتزوجين: أعطنا من جميل أخبار الزواج قلت له: جاء في كتاب الأدب المفرد للإمام البخاري رحمه الله عن عائشة سي وقد رواه الطبراني بسند جيد (أن رسول الله سي دخل عليها وهو مبترد (يعني من شدة البرد) فوضع وجهه بين فخذيها وأحنت عليه جسمها حتى دفئ وأقبل ما شاء من وجهه على جسدي،

<sup>(</sup>١) الشيخ فريح بن علي العقلا من مواليد عام ١٣٧٢ حسب حفيظة النفوس، ويذكر أن ميلاده الحقيقي ١٣٧٤ ه، وهو من خريجي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في العلوم الاجتهاعية، وقد تميز باهتهاماته الخيرية عامة وفي خدمات التطوع في مجالات الأسرة والزواج بشكل خاص، إضافة لكونه كان معلماً تربوياً، وهو من أقدم رواد الفكرة الأولى للمشروع الخيري للزواج بشكل خاص، إضافة لكونه كان معلماً تربوياً، وهو من أقدم رواد الفكرة الأولى للمشروع الخيري للزواج بشكل خاص، إضافة لكونه كان معلماً تربوياً، وهو من أقدم رواد الفكرة الأولى للمشروع الخيري للزواج بالملكة حينها أسس مع مجموعة من المتطوعين (المشروع الخيري للزواج بالملكة حينها أسس مع مجموعة من المتطوعين المشروع الخيري ولزاجه معلوا وعرف الشيخ بمشاريعه الخيرية وبرامجه الاغاثية داخل الملكة وخارجها، ويُعد من رواد التطوع وأصحاب المادرات التطوعية الاغاثية داخل الملكة وخارجها، ويُعد من رواد التطوع وأصحاب المبادرات التطوعية العامية ويعد من رواد التطوع وأصحاب الملكة مينها أسماريعه الخيرية وبرامجه ولاغاتية داخل الملكة وخارجها، ويُعد من رواد التطوع وأصحاب المادرات التطوعية الاغاثية داخل الملكة وخارجها، ويُعد من رواد التطوع وأصحاب المادرات التطوعية التجدي للزواج بعده) من مع مجموعة من المعمد من معلوا وعرف الميخ مشاريعه الخيرية وبرامجه ويُعد من رواد التطوع وأصحاب المادرات التطوعية التجدينة وي بلاد الاغاثية داخل الماكة وخارجها، ويُعد من رواد التطوع وأصحاب المادرات التطوعية التجديدية في بلاد التوحيد، وهذه المشاركة أعلاه جزء من كلماته وذكرياته مع الشيخ عبدالله السلومي، والقسم الآخر من الكلمة مدرجة في الكتاب بعنوان: (السلومى في عيون محبيه).

فقلت: إني حائض قال: «وإن») ( فسرَّ أبو سليهان بهذا الحديث وأصبح كلها قابلته يردده على مسمعي وهو مسرور». وفي هذا المقام فمن ذكرياته التي كثيراً ما يرويها على مسامع جلسائه قوله: «كنا نجلس معشر القرناء في السن نبحث عن إمكانية وجود بنات بالغات في سن الزواج في قرى الشنانة والمطية فلا نجد أي واحدة، وكان كثيراً من الناس يُزوجونَ بناتهم عند البلوغ أو قبله، ويقول كناية عن ذلك (ما لحقن) يعني لم يبلغنَّ سن الزواج، ويقول ومع ذلك يتزوجن ويصبحن أمهات وربات بيوت، بل إنه يروي أن إحدى زوجات عبدالله الرداحي الخليفة اعترضت على تزويج ابنتين صغيرتين لها لم تتجاوزا الثالثة عشرة والرابعة عشرة فرد عليها قائلاً: ما شفنا ولا سمعنا عن مقابر للصغيرات، وقد زَوَّجهن كما هو حال كثير من الناس في ذلك الزمان.

مقابر للصعيرات، وقد روجهن كما هو حال كثير من الناس في ذلك الرمال. وأقول معلقاً على هذه الذكريات: أن نمط الحياة في القديم كان يقوم على تربية الأبناء والبنات على العمل والإنتاج والمسؤولية، فالزواج امتداد طبيعي لتلك المسؤوليات، وبنات الأمس من البيوت الإنتاجية ولسن من بيوت الاستهلاك كما هو الواقع في السنوات المتأخرة .

وعن دعابته الجادة في هذا الموضوع فكثيراً كان حديثه عن (تعدد الزوجات) وكثيراً ما كان يشجع ويدعو للتعدد حلاً لمشكلات العنوسة المؤرقة للمجتمع والأسرة، ولكنه لا يدعو كل واحد لهذا الأمر قناعةً منه بأن بعض الناس لا يصلح لهم التعدد، أولا يحَسُن بحقهم التعدد لعدم أهليته لهذا الأمر، أو نخافة الفشل فيه كما كان يقول، ويقول إن من الناس من قد يجب بحقهم التعدد لاعتبارات متعددة ومعروفة، لكن ترغيب الشيخ في هذه المسألة والحض عليها دعته بقوة إلى التوجيه الدائم والقوي لبعض المفاهيم المرتبطة بذلك، ومن ذلك

<sup>(</sup>١) أحرجه أبو داود ١/ ٧٠ رقم ٢٧٠ والبيهقي في سننه ١/ ١٣١٣ / ٥٥ حديث رقم ١٢٠) الحديث ضعيف. ضعفه الألباني في ضعيف الجامع ص٢٦٠. وفي ضعيف الأدب المفرد ص ٣٠.

وكان يتحسر ويتألم لحال كثير من الناس الذين يُعدِّدون فيميلون كل الميل للثانية ويهجرون الأولى كما هو حال بعضهم، أو يطلِّقون الأولى كما هو حال آخرين نتيجة ردود فعلها الطبيعية تجاه زواج زوجها من أخرى، وكثيراً ما كان ينبه أولاده وغيرهم من أحبابه وأصحابه أن غيرة الزوجة الأولى من زواج زوجها بأخرى نتاج حبها له وغيرتها عليه، وليس العكس، وكان يوصي بزيادة حسن التعامل مع الزوجة الأولى، واستيعاب المرأة وغيرتها وغضبها وعدم مواجهتها خاصة في المرحلة الأولى من الزواج بالثانية.

ومن دعابته المتكررة في هذا الموضوع أنه يصف الناس الخائفين من التعدد، أو لمن يخاف من زوجته فيقول عنهم: «هذا من قوم والأمر إليك فانظري ماذا تأمرين»، وحدث أكثر من مرة أن الشيخ المطوع السلومي قال للدكتور/ محمد سعيد القحطاني<sup>(\*)</sup> أنت وابني سليهان كلكم من هذا الصنف، وذلك قبل أن يعدد الاثنان، ومرة كان ذلك في منزل سليهان بمكة المكرمة، ويبدو أن ابنه الدكتور/ سليهان مع زميله الدكتور/ القحطاني أصابتهها حالة من رد الفعل النفسي العنيف

<sup>(</sup>١) الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، طبعة دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ ص ٧٦٤.

<sup>(</sup>٢) هو المحامي الشيخ الدكتور/ محمد سعيد القحطاني الأستاذ بكلية الدعوة وأصول الدين في جامعة أم القرى سابقاً ومؤلف كتاب الولاء والبراء كرسالة ماجستير، ومحقق كتاب السنة لعبدالله بن أحمد بن حنبل رسالة دكتوراه، ويقيم في مكة المكرمة ويعمل رئيساً لمكتب محاماه باسمه، وكانت هذه المشاركة مبادرة منه ووفاء بتاريخ ١٤ / ١٣٧ هـ وبخطاب رقم ٣٧٢ / ٣١١.

فتزوج ابنه وأكمل النصاب بأربع زوجات، وقد تزوج الآخر الدكتور/ محمد سعيد بثانية، وقد يكون ما بعدها والله أعلم. ومن أقواله المفيدة في أمر تعدد الزوجات ما قاله عنه الشيخ محمد بن صالح الزيدي<sup>(1)</sup>: «المعدد إذا دلل زوجته الأولى أكثر من اللازم، وأراد الزواج بأخرى يكون هذا مؤثراً جداً على مستقبل الحياة الزوجية للمعدِّد».

وقد دَّون محمد سعيد القحطاني<sup>(\*)</sup> بعض الطرائف عن الشيخ في ورقته التي سهاها (ذكريات وذكريات) فقال: «ومن طرائفه معي –وهي كثيرة – أننا في إحدى السنوات حين انتهينا من طواف الإفاضة داعبني قائلاً: يا أبا ماجد إن هذا المخيم –وأشار إلى مخيم نسائه – فيه أربع عشرة بكراً كلهن أملكُ أن أعقد لك على من ترغب منهن فهل لك عزم؟ فضحكت وتخلصت من هذه الورطة!!!.

وحين داعبته يوماً في بيت ابنه البار الدكتور/ محمد بالطائف وكان هذا قبل أن يعدد أحد من أبنائه ما عدا الدكتور/ عبدالعزيز قلت له: أو لادك لماذا لم يعددوا مثلك؟ فقال: أنت وهم على مذهب ﴿ وَٱلْأَمَرُ إِلَيْكِ فَأَنظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴾ (النمل :٣٣)!!! مما جعل الحضور يغرقون في الضحك من سرعة بداهته وقوة حجته ورده.

إن العم عبدالله السلومي أعجوبة في حياته كلها، ولن يُعدَم من يجالسه ولو ساعة من الزمن فائدة وسروراً وروعة مجلس وفائدةً في الدين أو الدنيا، أسأل الله أن يختم لنا وله بحسن الخاتمة، وأن يجمعناً وإياه في جنات النعيم، وأن يحشرنا نحن وإياه على منابر من نور حيث هي منزلة المتحابين في الله، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين».

(١) هو الشيخ محمد بن صالح الزيدي الأستاذ في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ومن أكثر الملازمين للشيخ عبدالله السلومي وقهوته حتى كانت إحدى تسميات القهوة -كما سيأتي- بكنيته (أبي صالح). (٢) ورد التعريف عنه سابقاً . المزاح في شخصيته: يقول الشيخ محمد الزيدي: «ومن محبة شيخي للمزاح –رغم جديته وجدية حياته– إعطاء الفرص لبعض من أُشتُهروا بالدعابة والمزاح بالترحيب بهم في القهوة وتشجيعهم على بث روح المؤانسة النظيفة، وكان مجلسه لا يخلو بين حين وآخر من هذا النوع من الرجال، ومن هؤلاء من كان يحضر للقهوة في جميع مواسم الأعياد والعطل مثل صالح الحوشاني –رحمه الله– الملقب أبو فراس<sup>(۱)</sup>.

ومن الملازمين للقهوة كذلك الشادي بصوته ومزاحه وهو أبو عبدالله وكنيته (أبو شادي) محمد بن سليمان القزلان العايد –رحمه الله– () فقد أسهم في تنشيط المزاح والدعابة والمؤانسة في قهوة شيخنا أبي سليمان فترة طويلة من الزمن، وله في رسول الله عليه أسوة حسنة.

ويقول الشيخ الزيدي<sup>(7)</sup>: «كان شيخي يهازح أبا شادي رحمه الله الذي كان يُضحك المجلس، ويتيح له ولغيره إضفاء جو المرح والمزاح المباحين في القهوة، وهذا الخلق له دلالته من السنة النبوية حيث ورد أن رجلاً كان يُضحك النبي صلى الله عليه سلم وأصحابه، وورد أن رجلاً من أصحابه الأنصار يُدعى نعيهان بن عمرو بن رافع، وهو من أهل بدر، وكان رجلاً كثير المزاح، طيب النفس، حلو الفكاهة، وكان كثيراً ما يهازح رسول الله وأصحابه، فمن مواقفه ما رواه الإمام أحمد عن أم سلمة الله قالت: «حَرَجَ أَبُو بَكْرٍ فِي تَجَارَةٍ إِلَى بُصْرَى قَبْلَ مَوْت النَّبِيِّ بِعَام وَمَعَهُ

 <sup>(</sup>١) من أهالي الرس وكان يعمل خبير أشعة في المستشفى العسكري بالرياض، وهو الذي توفي مع زوجته وستة من أولاده في وادي الدواسر بحادث مروري في: ١٤/ ٢/ ١٢ هه، وكان لصاحب القهوة دور في الشفاعة والعفو عن المتسبب في دفع الدية، وانظر عن هذا الموضوع في صفاته إصلاح ذات البين في هذا الكتاب.
 (٢) عمل مدعياً عاماً في شرطة محافظة الرس، وتقاعد من العمل وأصيب بشكل مفاجئ بمرض السرطان وتوفى –رحمه الله- في شهر جمادي الأولى عام ١٤٦١هه.
 (٣) ورد التعريف عنه سابقاً.

رَجُلاً مَنَّاحاً فَقَالَ لِنْعَيُهانَ: أَطْعِمْنِي، قَالَ: حَتَّى يَجِيءَ أَبُو بَكْرٍ، قَالَ: فَلأُغِيظَنَّكَ، قَالَ: فَمَرُّوا بِقَوْم فَقَالَ لَمُمْ: سُوَيْبِطْ تَشْتَرُونَ مِنِّى عَبْدًا لِي؟ قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: إِنَّهُ عَبْدُ لَهُ كَلاَمٌ وَهُوً قَائِلُ لَكُمْ إِنِّي حُرٌّ، فَإِنْ كُنْتُمْ إِذَا قَالَ لَكُمْ هَذِهِ المُقَالَة تَرَكْتُمُوهُ فَلاَ تُفْسِدُوا عَلَىَّ عَبْدِي، قَالُوا: لاَ بَلْ نَشْتَرِيهِ مِنْكَ، فَاشْتَرَوْهُ مِنْهُ بِعَشْرِ قَلائِصَ ثُمَّ أَتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي عُنْقِهِ عِمَامَةً أَوْ حَبْلاً. فَقَالَ نُعَيْهانُ: إِنَّ هَذَا يَسْتَهْزِئُ بِكُمْ وَإِنِّي حُرٌ أَتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي عُنْقِهِ عِمَامَةً أَوْ حَبْلاً. فَقَالَ نُعَيْهانُ: إِنَّ هَذَا يَسْتَهْزِئُ بِكُمْ وَإِنِّي حُرٌ أَتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي عُنْقِهِ عِمَامَةً أَوْ حَبْلاً. فَقَالَ نُعَيْهانُ: إِنَّ هَذَا يَسْتَهْزِئُ بِكُمْ وَإِنِي حُرٌ أَتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي عُنْقِهِ عِمَامَةً أَوْ حَبْلاً. فَقَالَ نُعَيْهانُ: إِنَّ هَذَا يَسْتَهْزِئُ بِكُمْ وَإِنِّي حُرٌ أَتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي عُنْقِهِ عِمَامَةً أَوْ حَبْلاً. فَقَالَ نُعَيْهَانُ: إِنَّ هَذَا يَسْتَهْزِئُ بِكُمْ وَإِنِي حُرٌ أَتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي عُنْقِهِ عِمَامَةً أَوْ حَبْلاً. فَقَالَ نُعَيْهانُ: إِنَّ هَذَا يَعْبَدُو هُ بِذَلِكَ، وَاتَوْهُ فَوَضَعُوا فِي أَنْذُ لَهُ مَا وَرَدً عَلَيْهِمُ الْقَلاَئِقُ وَالْحَا فَإِن فَنَتُهُ فَرَا بِهُ فَجَاءَ أَبُو بَكُو فَا فَتَرَعْ مُوهُ بِذَلِكَ، وَأَخْذَ نُعَيْهانَ. وَاتَبَعَ الْقَوْمَ وَرَدً عَلَيْهِمُ الْقَلائِقُونَ وَأَ

وورد كذلك عن مشروعية المزاح المباح ما رُوى عن نعيهان الأنصاري وكان لا يدخل المدينة فاكهة إلا اشترى منها، ثم جاء بها إلى النبي ﷺ، فقال يا رسول الله هذا أهديته لك، فإذا جاء صاحبُه نُعيهانَ يطلب بثمنه، جاء به إلى النبي، فقال يا رسول الله أعط هذا ثمن متاعه. فيقول النبي أولم تهده لي؟ فيقول: يا رسول الله إنه والله لم يكن عندي ثمنه، ولقد أحببت أن تأكله، فيضحك رسول الله ويأمر لصاحبه بثمنه".

يقول عبدالرحمن بن عبدالله السلومي: إن والده كثيراً ما يتحدث عن الولاء والبراء وكان صباح أحد أيام منى في الحج وبحضور مجموعة من حملته في مخيمه الخاص، ومن الحضور الدكتور/ محمد سعيد القحطاني، وكان الوالد يُعِدُّ الإفطار والقهوة وبجواره الصندوق الخشبي لأدوات القهوة (المعاميل) وكان خشب الصندوق مكتوب عليها (صُنع في روسيا) فقال الدكتور محمد القحطاني ممازحاً: أين الولاء والبراء يا أبا سليان؟ وصندوق قهوتك صناعة الروس الشيوعيين، فرد الوالد الشيخ ممازحاً بسرعة بديهة ودعابة واضحة قائلاً له: كتابك (الولاء والبراء) نفسه

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجة ۳۸۵۱ ومسند أحمد ۲۷۶۶۶ وضعفه الألباني في سن ابن ماجة ۳۷۱۹. (۲) تاريخ دمشق (ج ۲۲ / ۱٤٦).

يحتاج إلى الولاء والبراء!! من أين أوراقه وأين صُنعت؟ فَعَلَتْ أصوات ضحك الحضور حدود الخيمة. ومن النكات المروية والمعروفة عنه في طفولته بكاؤه من الجوع في منزل والده بالبلاعية، وكان في المنزل أبو فلاح سليمان الفلاح زوج جدته هيا الشايع –رحم الله الجميع – وكان يردد (أنا شبعان من الجوع) مما أضحك أبا فلاح وتفطر قلبه من الضحك على العبارة التي جمعت بين المتناقضين. ومن دعابته أنه حينها استأذنه أحد أبنائه ذات مرة في السنوات الأخيرة قائلاً له عن إذنك يا أبتي سوف أسافر خارج المملكة، فرد عليه والده: «وهل أقمت حتى تسافر !!» كناية أن الأصل أن تستأذن في الإقامة وليس للسفر، حيث كان يرى أن ابنه كثير الأسفار في تلك الفترة.

حوادث في حياته (ذات عبرة):

الحوادث والأحداث سمة من سمات الحياة الدنيا مع كل إنسان، لكنها حينما تتكرر وتتلازم معها السلامة فإن ذلك يستوجب بعض التأمل، ومن تلك الحوادث في حياته أنه كان بنَّاءً (أستاد كما يسمونه) لبناء بيوت الطين كعمل تعاوني مع جماعة قريته، وقد بنوا جميعاً قريتهم بأنفسهم، ووقعت له بعض الحوادث، حيث سقط مرات عديدة من فوق المباني الطينية حين البناء أو عند وضع خشب السقف العلوي للمباني الطينية،

ولكن الله أنجاه في كل ذلك فلم يصب بكسور أو أذى جسدي -والحمدلله -. وكان قد تعرض لحادث انقلاب سيارة جيب بين مقر السكن والعمل في السنة الوحيدة التي عمل فيها في شركة أرامكو بالظهران عام (١٣٦٧ه)، وقد مات أحد الركَّاب، وأصيب سائق السيارة بكسور، وجُرح بعض العمال وسلم آخرون، وكان الشيخ السلومي من هؤلاء الذين سلموا، بل إنه التحق في عمله في المستودعات في اليوم نفسه.

وفي إحدى رحلات الحج سقط من سيارة (حملة الحج) حيث كان يركب بجوار الباب مع السائق وانفتح الباب فجأةً، وهي تسير بين مكة والقصيم في الطريق البري الرملي ليلاً وأنجاه الله.

كما سقط من ظهر سيارة أخرى في عام آخر وهو يرتب أغراض حجه ودخل في غيبوبة، ولكن الله أنجاه وسلم إلا من إصابات يسيرة أرقدته يوماً واحداً في المستشفى ما لبث أن سافر بعد ذلك للحج.

وقد سقط من أعالي النخيل عدة مرات فأنجاه الله من الكسور أو الإصابات، وفي هذا الصدد فإن من الغرائب في حياته مع النخيل أنه في أحد حيطان البلاعية في الشنانة صعد أعلى نخلةً في حايط (بستان) سليهان الصالح الفهد الخليفة وكان صعوده كالمعتاد بواسطة (الكر) الذي عمله بنفسه لصعود النخيل خاصة الطويلة منها، ولم يكن أحد يتجرأ صعود تلك النخلة بسبب ارتفاعها وصغر حجم جذعها، وبعد أن قطع ثمرتها (جداد التمر) بساعتين جاءه الخبر عن سقوطها نتيجة تسوس في جذعها. ومن تلك الأحداث أن إحدى سيارات أصحابه<sup>(۱)</sup> دهسته في إحدى خرجاتهم للبر بجوار مرقب الشنانة، فأنجاه الله بأعجوبة حيث أصبح بين عجلات السيارة الخلفية، وبعد بضعة أيام استعاد كامل عافيته وصحته –والحمدلله–. أقول: لم أجد تفسيراً لحماية الله له من تلك الخوادث سوى ملازمته للورد القرآني

اليومي الذي يحفظ الله به عباده.

ومن الآثار الجانبية لهذه الحوادث أو الأحداث المتكررة أنها تركت آثاراً متعبة له في رأسه لازمته طول عمره وهو يعاني من آلام وضجيج في الرأس والأذنين، وضعف في أعصاب السمع تضاعفت الإصابة به في آخر عمره، إضافة إلى ضعف بصره الملازم له منذ الخمسينيات من عمره وقد زاد هذا الضعف بشكل كبير في آخر عمره، وكان يعالج نفسه بنفسه حيث كان صابراً محتسباً يحتسب الأجر من الله ولا يشكو لأحد ما

يصيبه، كما أنه لم يُعرف عنه التضجُّر من حوادث القضاء والقدر التي تصيبه كما تصيب أي إنسان، وكان يردد دائماً عند هذه الحوادث (هذا أمر مكتوب) وقول الله تعالى: ﴿ قُلُ لَنَ يُضِيبَنَآ إِلَامًا كَنَبَ ٱللَهُ لَنَا هُوَ مَوْلَ لَنَاً وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (التوبة: ٥١).

زهده وورعه: عُرف الشيخ بزهده في الدنيا ووظائفها وأموالها، كما عُرف عنه الورع عن ما في أيدي الناس، ولم يكن حريصاً على مجالس كبار المسؤولين خوفاً على نفسه الفتنة في الدين أو الدنيا رغم قناعته القوية بوجوب مجالسة العلماء الكبار للمسؤولين وولاة الأمر بغرض النصح والتوجيه والإرشاد، والتعاون فيما فيه مصلحة البلاد والعباد -كما كان يقول-.

وكان يُكرر كثيراً بعض الأبيات الشعرية التي تحث على (الزهد)، ومنها ما ينسبه إلى ما ورد في مقدمة كتاب رياض الصالحين من الأبيات ويقول عنها أنها الأبيات الوحيدة في ذلك الكتاب:

(۱) انظر: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان- لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان-المحقق: إحسان عباس- الناشر: دار صادر - بيروت ج٤/ ٢٦٢ والأبيات لأبي بكر الأندلسي الطرطوشي الفقيه المالكي الزاهد، وانظر: سير أعلام النبلاء للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي المتوفى ٧٤٨ هـ ١٣٧٤م، تحقيق: شعيب الارنؤوط الناشر: مؤسسة الرسالة ج١٩/ ٤٩١ .

وأقول عن زهده: أخبرني أخي من الرضاع سليمان بن عبدالله الخليوي أن أحد أرحام الشيخ حرص على تسجيل اسمه ضمن قوائم المستحقين للضمان الاجتماعي فرفض الشيخ هذا الأمر رفضاً باتاً لأن الله مغنيه على حد قوله، كما أنه وجَّه مبلغاً وصله مساعدةً من أمير الرس محمد العساف إلى أبرز محفظي القرآن آنذاك. ومن الملاحظ أن الله أكرم الشيخ بقوة الحسبة والاحتساب، وهذا من ثمرات (الزهد) بما في هذه الدنيا من التنافس على حطامها والنزاع على فتاتها، وكثيراً ما يُردد بعض الأبيات الشعرية المنسوبه للشافعي وهي أبيات كثيرة، ومنها: وما هي إلا جيفة مستحيلة عليها كلاب همهن اجتذابها فان تجتنبها كنت سلما لأهلها وان تجتذبها نازعتك كلابها<sup>(۱)</sup>

ومن زهده أنه ورث عن أبيه شيئاً يسيراً من المال فتصدق به مباشرةً، وورث مع أخويه الأشقاء (صالح وعبدالرحمن) نصيبه من قيمة منزل أخته نوره (السلومية) عن بيتها المتواضع فوجهه إضافة إلى نصيب أخيه عبدالرحمن إلى بناء مسجد في أفريقيا محتسباً أجره لأخته – لا حرم الله الجميع الأجر والثواب –. يقول الشيخ فريح بن علي العقلا<sup>(1)</sup>: «الشيخ رجل زاهد في الدنيا مع أن زهده ليس من قلة ولكنه يتمتع بها تمتع الصالحين، وقد كان النبي على سيد الزهاد ومع ذلك يقول: (حُبِّب إلى من دنياكم الطيب والنساء)<sup>(1)</sup>.. وكثيراً ما يردد (شيخ الشنانة) هذا الحديث على مسامعنا، وابن المبارك كان من الزاهدين، وقد كان من التجار والمجاهدين في سبيل الله». ومما لفت انتباه كثير من الناس كثرة محبيه ورواد قهوته ومرتاديها بشكل فاق مرتادي بعض مجالس العلماء المشهورين، أو مكاتب بعض المسؤولين، ولعل هذا من ثمرات الزهد، وقد تساءل أحد الأفغان الذين زاروا قهوته قديماً قائلاً: هل أبو سليمان هذا أمير المنطقة هذه؟ والحقيقة أن الإنسان إذا زهد بها لدى الناس أحبه الناس، كها أن محبة الله لعباده تصنع الكثير من محبة العباد بعضهم لبعض، وأقول معلقاً على ما سبق: «لقد وجدت بعض الإجابة عن بعض التساؤلات عن أسباب حجم جاذبية الوالد ومحبة الناس في ديوانيته (قهوته) حينها كنت أقلًب مقدمة حجم جاذبية الوالد ومحبة الناس في ديوانيته (قهوته) حينها كنت أقلًب مقدمة وقال: إنها الأبيات الوحيدة في الكتاب المذكور»، وقد وجدتها كما قال، ولكني وجدت أيضاً ما أجاب عن تساؤلي السابق حيث وجدت قول الشيخ ابن فرج في الكتاب نفسه: «إن الشيخ محيي الدين النووي قد صار إلى ثلاث مراتب، كل مرتبة لو كانت لشخص لشُدَّت إليه الرحال: العلم، والزهد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»<sup>(1)</sup>.

وأقول معلقاً: إن كل واحدة من النقاط السابقة على حدة أو مجتمعة تجربة عملية تستحق التأمل والاعتبار وأخذ الدروس والعبر منها، وواضح أن العلم والزهد مما يقوي الاحتساب.

وعن (زهده) وبعض صفاته وعبادته وقوته في الحق قال عنه الشيخ عبدالله الجلالي<sup>(1)</sup>: «يندر أن ترى مثله في العبادة كما عهدته، ففي السفر ينام الناس وهو راكع ساجد في جوف الليل ولربما هذا ديدنه في أهله فهو سريع النوم سريع اليقظة فارغ قلبه من هموم الدنيا ومطالبها، لم أره يوماً يفكر فيها، بل ولم أسمع

(٢) ورد التعريف عنه.

<sup>(</sup>١) انظر: النووي مقدمة (مختصر رياض الصالحين)، طباعة مؤسسة الوقف، اختصار وترتيب الشيخ صالح الحصين.

له صوتاً في مجلس من مجالسه للخوض في أمور الدنيا حتى البيع والشراء الذي شغل الكثير من المجالس اليوم، ولربما لا يرتاح للخوض في هذه الأمور، فكان مشغو لاً في أمور آخرته ومصالح المسلمين، ومحبته وبغضه ورضاه وسخطه في الله سبحانه، أما في دعوته فإنه مثلٌ يحتذى قوة وصلابة واقتناعاً فلا يتقدم عنده شيء على خشية الله سبحانه في نفسه، ولا يقبل المساومة أو التنازل عن شيء من دينه ليُرضي به الناس، أحسبه كذلك والله حسيبه، سائلاً الله سبحانه أن يختم لنا وله خاتمة السعادة».

يقول تلميذه الشيخ محمد الزيدي في زهده: «لقد تعلمت من شيخي من خلال منهجه في الحياة أن هناك سلفية صوفية وأنه اكتسب المعاني الحميدة من صوفية شيخه ابن القيم، وقد عرفت عنه أن قيام الليل جزءاً من حياته وشخصيته وصفاته وسلوكه اليومي، وكان الشيخ زاهداً ورعاً عن ما في أيدي الناس، وورعاً في أن يسأل أو يتطلع مثل بعض الناس إلى التزود من أمور الدنيا، أو يطلب شيئاً من حقوقه من بيت مال المسلمين، فلم يطلب شيئاً لنفسه، ولم يكن يحمل أي هم لجمع المال أو المتاع، بل حدث عدة مرات أن الناس من جماعة القرية وغيرها تسابقوا إلى تقسيم بعض الأراضي العامة بينهم حينها أصبح سوق العقار رائجاً في فترة من الزمن، فلم يشارك أحدا هذا الاهتمام، بل كان ناقداً لتلك الاهتمامات، وهذا ما عُرف عنه عند الجميع، حتى إنه احتاج في أواخر عمره إلى منزل حديث ليسكنه مع أولاده الصغار مثل غبرهم -كما قال لأولاده الكبار حسب علمي، فعوضه الله خيراً، حينها تبنى أبناؤه البارون بوالدهم شراء أرض مجاورة لقهوته الطينية وبناء منزل كبير له يشتمل على قهوة جديدة تتوافق مع مواصفات قهوته القديمة حيث الطين عازل حراري وعازل من البرودة، وقد مكثت تلك القهوة الطينية القديمة التي ألفها، كما ألفها الناس حوالي (٤٠) عاماً، ولم يكن الانتقال من القهوة القديمة أمراً سهلاً عليه، لكن إضافة بعض الخدمات الحديثة للقهوة

الجديدة بمواصفات القديمة ساعد على إقناع الشيخ بالانتقال من قهوة الطين فجزى الله أو لاده خيراً». ويقول الزيدي مكملاً: «حسب علمي فقد ضم المنزل الجديد زوجاته وأو لاده، وكان منز لا يفوق -بحمد الله - كثيرا من المنازل المجاورة، وكان هذا المنزل الوحيد في كل القرية والقرى المجاورة الذي تم شراء أصل أرضه من البلدية -حسب ما هو معلوم - ليعيش عزيزاً ويموت عزيزاً كذلك إن شاء الله».

الحكمة() والحنكة() في شخصيته:

كان صاحب (حكمة) وقوة إقناع وبُعد نظر في أموره وتصر فاته، ومن ذلك موقفه من مقترح والده حينها كان إماماً ومحتسباً في (مهد الذهب)، ورغب انتقال عائلته إليه بالرحيل من القصيم يقول والدنا وشيخنا عبدالله عن هذا الموضوع: «أرسل الوالد سليهان خطاباً (خط) باسمي مضمناً هذا الطلب، وتأملت طلب والدي ثم رددتُ عليه قائلاً: إن مهد الذهب ليست بدار إقامة لنا أو لك، وإن موطننا الحقيقي هو مكان الآباء والأجداد والأصهار والأرحام، فها كان من والدي سليهان إلا أن قدَّر هذا الرأي من قبلي، واستأذنَّا –على سبيل التقدير والاحترام-زنحن ووالدتنا) السهاح له بالزواج من أخرى من مهد الذهب، فأَذِنَتْ له العائلة بذلك، وحينها أكمل مهمته ورسالته، رجع أبوسلوم سليهان السلومي بعد غياب يزيد عن ستة عشر عاماً إلى موطنه الأصلي ليستقر في الشنانة والرس» ثم لم يسافر يزيد عن ستة عشر عاماً إلى موطنه الأصلي ليستقر في الشنانة والرس» ثم لم يسافر

<sup>(</sup>۱) الحكيم ذو الحكمة، والحكمة عبارة عن معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم، والحكيم يجوز أن يكون بمعنى الحاكم مثل قدير بمعنى قادر وعليم بمعنى عالم، انظر لسان العرب – ابن منظور الجزء الثاني، طبعة دار المعارف، ص ٩٥٠.

<sup>(</sup>٢) الحنكة: السن والتجربة والبصر بالأمور، وحنكته التجارب والسن: هذبته وحنكتهُ السنين إذا أحكمته التجارب والأمور، واحتنك الرجل أي استحكم، وفي حديث طلحة أنه قال لعمر رضى الله عنهها: «قد حنَّكتك الأمور، أي راضتك وهذبتك، ويقال رجل محنَّك إذا كان عاقلاً، انظر لسان العرب – ابن منظور، الجزء الثاني، ص١٠٢٨.

بعد ذلك بل بقي حتى توفي رحمه الله كما ورد في ترجمته المستقلة عن هذه الترجمة. ومما يُعزز وصفه بأنه صاحب حكمة وقوةٍ في الإقناع العقلي والمنطقي للآخرين بالحجة والدليل ما رأيته بنفسي وسمعته أذناي: «فحينها كنت بمرافقة والدي في مدينة برشلونة الأندلسية الاسبانية عام ١٣٩٩هه، وكان ذلك السفر بغرض علاج عينيه، وكان معنا سائق عربي مسلم يُدخّن بشكلٍ مستمر وبشراهة، وحاول الشيخ إقناعه بأن الدُخان من الخبائث وليس من الطيبات بغض النظر عن حكمه في الإسلام سواءً الكراهية أو التحريم التي يرفضها غالباً أي مُدخن، وقد كان المُدخِّن مجادلاً بمكابرة رافضاً الاستجابة للنصح في هذا الأمر، وقد خرج يوماً من دورة المياه مكمِّلاً سيجارة التدخين، ففاجأه الشيخ قائلاً بمزاح: ألا تستحي من نفسك تشرب الطيبات!! في دورة المياه؟ فردَّ الأخ المُدخّن: لقد بهتّني، لقد بهتني بقولك هذا، وكررها مرتين أو ثلاثاً.

وفي هذا المقام فقد رمى أحد المدخنين في سوق الخضار بالرس عقب سيجارته وداسها بقدمه، وكان الشيخ يراه فتقدم إليه قائلاً له: ألا تخاف الله تدوس نعمة الله بقدمك!! ففوجيء المدخّن وصمت قليلاً، ثم قال: إنها نقمة وبلوى وليست نعمة، فقال له: وكيف ترضى للبلوى أن تدخلها أغلى ما لديك وهو قلبك وصدرك؟ فوعد بمراجعة نفسه مظهراً العزم على ترك هذه العادة السيئة». ومما يُعدُّ من حكمته وبعد نظره قصته مع بئر زمزم، ففي عام ١٤٢٤ه ه ('' تقريباً كانت توسعة المطاف بتغطية بئر زمزم، وكان يتلازم مع ذلك إجراء بعض الصيانة مع عمل بعض الأعمال الخرسانية المحيطة بالبئر، وصاحب ذلك محاولة نزح المياه المتدفقة بقوة حول البئر، فرأيت الشيخ متأثراً، ولم يصبر حيث كلم بعض السؤولين عن ذلك الخطأ منبهاً لهم أن هذه الصبات الخرسانية حول البئر ستحرم البئر من

<sup>(</sup>١) انظر عن خبر توسعة المطاف صحيفة عكاظ على الرابط:

http://www.okaz.com.sa/new/Issues/20130520/Con20130520602563.htm

بعض موارده المائية فكان الرد أن المقاول له دراساته ورأيه وقناعاته!! وقد صح توقع الشيخ فيها بعد ذلك حينها نزل منسوب مياه زمزم لسنوات معدودة -كها هو معلوم- لكن هذا الخطأ تمت معالجته -بحمدلله- فيها بعد ذلك بإزالة أسبابه، وقد استفسرتُ شخصياً من الشيخ صالح الحصين -رحمه الله- عن هذا الواقع فأكد لي حدوث الخطأ الذي تم تصحيحه فيها بعد ذلك.

ومن حنكته ما حدث مع بعض (المحققين) الذين أرادوا معرفة حقيقة الشيخ أكثر من مرة بسبب الوشايات أو الكيد أو غير ذلك، فقد حدث ذات مرة أن جاء إليه أحد المحققين، وكانت معظم أو جميع الإجابات من الشيخ آيات قرآنية، حتى غضب المحقق من تلك الإجابات ظناً منه أن ذلك نوع من التهرب، ولكن المحقق بعد معرفة حقيقة الشيخ كان له موقف آخر انعكس على نتائج التحقيق.

وحدث مرة أخرى أن طُّلب للتحقيق مع محقق آخر في إحدى الجهات الحكومية نتيجة التقاء واجتماع بعض مجموعات من جماعة التبليغ بمسجد الشيخ عدة مرات في فترات معينة من الزمن، حيث كان الشيخ لا يعترض سبيلهم، فكان سؤال المحقق عن رأي الشيخ في هذه الجماعة، فقال للمحقق: «أنت من رجال البادية حسب علمي»، فأجاب بنعم، فقال له: «أنت تعرف (السحبلة) كما يسميها أصحاب البادية، أو (السحلية) كما يسميها آخرون، فأجاب: نعم، قال الشيخ له: ألا ترى إلى نعومة ملمسها وأنَّها مسالمة؟ وليست عدوانية، كما أنها لا تؤذي أحداً!! ثم قال: (جماعة التبليغ في بلادنا من هذا النوع) لا يمكن أن يَلحق منها ضرر على أحد فاطمئنوا».

هذه المواقف مع المحققين مثلاً وإن كانت تتم بدعابة إلا إنها كانت ترمز إلى حكمته وحنكته، ومن الحكمة في مثل هذا الواقع التزام المطوع بالخلق النبوي من حسن التعامل والمعاملة الطيِّبة، فالمحقق في الأصل أنه ينشد الوصول للحق، والبحث عن الحقيقة هي وظيفته الأساسية، وهو بهذا ليس خصماً أو عدواً للحقيقة في

غالب الأحوال، ولذلك كان التعامل الحسن من الشيخ تجاه المحقق، ثم معه فيها بعد ذلك، والتثبت منهج شرعي، والمهم الأخذ به وبنتائجه، وهذا ما كان يؤمن به الشيخ السلومي ويردده على مسامع الآخرين ومنهم هذا المحقق ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوَأَإِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا فَوْمَا بِجَهَالَةِ فَنُصَبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمُ نَكِمِينَ ﴾ (الحجرات:٢).

ومما يُعد من حكمته وقدرته على الإقناع ما تميز به الشيخ في (إصلاح ذات البين) بين المتخاصمين وتقريب وجهات نظر المختلفين، وثقة الناس بصلاح سريرته وعلانيته جعلت جهده في هذا المجال مقبو لاً، بل ومرغوباً لدى المتخاصمين. وفي هذا الصدد فإن حادثة واحدة كافية للاستدلال وأخذ الدرس والعبرة من تجارب حياة المصلحين، يقول عبدالرحمن بن سليمان السلومي: «أنه قابل في عنيزة بمجلس الشيخ عبدالله الجلالي رجل يدعى أبو شجاع تركى القحطاني -وهو من وجهاء عشيرته في وادى الدواسر – انتدبته جماعته للبحث في الرس عن شخص يشفع لهم في دية ثمانية أنفس من عائلة الحوشاني من أهالي الرس، ماتوا بحادث مروري مع شاحنة يملكها أحد جماعة تركى القحطاني فقدم إلى القصيم من وادى الدواسر، وسأل بعنيزة في مجلس الشيخ عبدالله الجلالي عن رجل يُعينه في هذا الأمر فأشاروا عليه بالشيخ عبدالله السلومي، وقدم إلى الرس معنا لكن أخى عبدالله السلومي اشترط قبل اللقاء بولى دم صالح الحوشاني وعائلته، وهو عمه محمد الحوشاني وأخيه راشد، واشترط أخبى ربط الشفاعة بالموافقة على طعام العشاء لتكون الشفاعة مع المذكور بعد ذلك، وقد تحقق ذلك، وتمت الشفاعة في اليوم التالي، بل وتعجب الوافدون من قحطان في تسهيل الأمور، ومبادرة السلومي بالمتابعة التلفونية مع رئيس المحكمة الشيخ محمد الصُغُيِّر حتى كان التنازل الرسمي في المحكمة بحمدلله وتوفيقه.

ومن حنكته حين استأذنه أحد أبنائه بالخروج من القهوة للراحة وأخذ (غفوة)

فردَّ عليه قائلاً بسرعة بديهة: «الأمة الإسلامية كلها في غفوة» وذلك كناية عن واقع الأمة وأنها في غفوة أو غفلة من أمرها. ومن حنكته وسرعة بديهته أن أحد أبنائه قال له وهو في مسجده، وقد فُرش بسجاد جديد: «ما شاء الله على السجاد الجديد في المسجد»، فقال بسرعة بديهة: «المهم الساجدين وليس السجاد، والمهم هنا الساجد وليس المسجد»!!، ثم أضاف قائلاً: انظر فتاوى ابن تيمية فقد سُئل عن الفرش في المساجد لأنه بدأ المهم وجود الساجد»، وقال الشيخ مردفاً: «ولو كان خيراً لسبقونا إليه» كناية عن سلف الأمة.

ومن الحنكة وسرعة البديهة عنده حينها قيل له بأسلوب المواساة والمباركة بالعمر: ما شاء الله عمرك أصبح يزيد عن عمر الرسول وأعهار كل من أبي بكر وعمر وعثهان، فقال بإيجاز: «أولئك غفر الله لهم ما تقدم وما تأخر، أما نحن فوضعنا يختلف».

ومن حكمته وحنكته ما ذكره الشيخ سليهان المهوس عنه فقال: «من حكمته ومكانته عندما حصل إشكال بين بعض أهل الشنانة حول قضية من القضايا، ووصلت للشرع المطهر انتهى الإشكال بكلمة منه -رحمه الله - أمام رئيس المحكمة الشيخ محمد الصغير -رحمه الله - حينها قال في المحكمة: أنا المسؤول عن ذلك». ومن سرعة بديهته في التصحيح أو الإنكار أنه سمع أحد الناس يقول ببراءة عن فتاة مرَّت أمامه: «أشهد الله أنني أحبك»، فقال له الشيخ عبدالله مباشرة وبسرعة بديهة منكراً عليه: «وأنا أشهد الله أن في قلبك مرض».

<sup>(</sup>١) شيخ الإسلام ابن تيمية، مجموع الفتاوي، دار العربية، بيروت - لبنان، ١٣٩٨هـ، (٢٢/ ١٦٣) .

رشيد بن عبدالمحسن الحربي<sup>(1)</sup> عن حكمته وحنكته: «زارني الشيخ السلومي مرة في هيئة محافظة الرس في عام ١٤٢٧هـ وكنت رئيساً للهيئة فسألني كيف أحوالكم في العمل وعسى ما تلاقون مشقة؟ فقلت له: أبداً الحمد لله، قال: الله يخلف علينا أجل ما عندكم شغل ولا تشتغلون، فضحكت وعرفت قصده لاسيها أن أبا سليهان قال مردفاً: يقول الله تعالى: ﴿ يَنْبُنَى أَقِر الصّكَلَوَةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنَهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَى مَآ أَصَابكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزَمِ ٱلْأَمُور ﴾ (لقان: ١٧)، فلا بد من المشقة وهي تتلازم مع العمل، والذي لا يشتغل لا يصيبه شيء ولا يحدث له مكروه.

لقد كان أبو سليهان صريحاً مع جلسائه واضحاً في الرد على أي تساؤل بكل صراحة، لا يجامل أحداً ولا يغضب من كلمة الصراحة، كان مطّلعاً حتى تقول في نفسك لقد اطلع هذا الرجل على جميع كتب السلف بالذات مؤلفات ابن القيم وابن تيمية وغيرهم رحمهم الله.

وكان حاضر البديهة بحكمة عند الاستشهاد، حاضر الدليل عند القول، جيد الحفظ، وكان كثيراً ما يبتسم عند الكلام يحس المتحدث معه بطرفته ولين جانبه، قال أحد جلسائه مرة المثل المشهور: «الذي ما يخاف من الله خَفْ منه» فقال: «يخسأ البعيد: اللي ما يخاف من الله لا تخف منه أبداً، وذلك كناية عن وجوب القوة وعدم الخوف ممن لا يخاف الله».

وقال أحد جلسائه مرة المثل المشهور: (من ذل سلم) فرد عليه قائلاً: «من ذَلّ خسر، ومن خاف من ربه سلم، والذي يخاف الله لا تخاف منه، والذي لا يخاف الله ما يستاهل تخاف منه».

(١) رشيد بن عبدالمحسن الحربي، من مواليد عام ١٣٧٢ه، وهو من خريجي معهد المعلمين، وأستاذ سابق في التربية والتعليم، وأخيراً رئيس هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بمحافظة الرس، وتكملة المشاركة موجودة في ثنايا الكتاب.

کرمه :

اشتهر الشيخ عبدالله السلومي بالكرم رغم إمكانياته المحدودة المباركة، ولا غرابة في ذلك فقد تربى على هدي النبوة وزاد المعاد، وورث صفة الكرم عن والده كما ورد في ترجمة والده.

يقول الشيخ الزيدي: «أما عن كرم شيخي معي فقد تعدى ما يقدمه لضيوفه من القهوة أو الشاي أو الحليب أو اللبن أو الإفطار وغير ذلك، حيث في حالات كثيرة أخرج من عنده وقد زوَّدني ببعض التمر في مواسمه، أو اللبن وغير ذلك من الهدايا لبيتي، وكان هذا الكرم ملاحظ عند بعض الناس عن شيخي عبدالله السلومي قائلين على وجه الاستغراب: «من أين له كل ما يقدمه ويبذله؟ لكنها بركة من الله»، وكان كرمه يتوافق مع القاعدة المشهورة: «قليل دائم ومستمر خير من كثير أو كبير منقطع»، فكرم الضيافة عنده جزء من شخصيته فَقَلَّ أن يتناول غداءه أو عشاءه بلا ضيف، أو متسول محتاج في المسجد، أو صديق يستشيره، وقريب يصل الرحم معه، وكان يُقدِّم لمؤلاء وغيرهم من الضيوف طعامه أول عمره، وكذلك يُقدِّم للجميع من الأقارب والأرحام غداء الجمعة الأسبوعي طوال عمره، ولأنه لا يتكلف لأي أحد كائناً من كان فقد كان مقصداً لكثير من الزوار وعابري طريق الشنانة من محبيه وغيرهم».

ويقول الشيخ الزيدي: «ويتضح الكرم في فتح أبواب قهوته صيفاً وشتاءً طوال العام يوقد فيها النار صباحاً ومساءً طيلة عمره يتناول الجميع القهوة والشاي فيها مع ما يصاحبهما من التمر والحليب، وكثيراً ما يقدم طعام الإفطار وغير ذلك، وقد تكون بعض تلك الأوقات القديمة التي مضت يعز على بعض الناس الحصول على القهوة أو الشاي أو الظفر بجلسات مؤانسة أو مذاكرة، ويلاحظ أن قهوة شيخنا بمستلزماتها أصبحت جزءاً من شخصية صاحبها الكريم بنفسه وماله لا

ينافسها بأعهالها وبرامجها العفوية سوى المسجد برسالته الشاملة، والاهتهام الكبير من شيخي بالمسجد والقهوة وكل ما يترتب على هذا الالتزام يُعد كرماً وامتداداً لرسالة الخيرية ومعانيها الشاملة التي يؤمن بها شيخي، فكرمه هو الكرم الحقيقي لأنه العطاء الدائم والمستمر وإن قل، وذكَّرني واقع كرمه ببعض معاني حديث الرسول الله «سبق درهم مائة ألف درهم»<sup>(۱)</sup>، فدرهم ممن لا يملك سواه أو بصفة مستمرة خير من آلآف الدراهم المنوحة من جزء (عرض) مال كثير، أو من محسن الشارخ<sup>(۱)</sup>: «كان المطوع من الحاثين على طاعة الله، وهو في شبَّة النار وفتح قهوته طوال عمره أمر غير عادي في التزامه المستمر، وبهذه الصفة فهو صاحب كرم، الأخيرة مسموعة بشكل متكرر من كثير من الناس في كل مناسبة أو مجلس أو لقاء وآل السلومي شجرة مباركة، ونسأل الله أن يرزقنا وإياه من فضله»، والعبارة الأخيرة مسموعة بشكل متكرر من كثير من الناس في كل مناسبة أو مجلس أو لقاء يذكر فيه الشيخ، وذلك كناية عن كثرة وتنوع أعماله الخيرية.

المحدودة، وكانت والدته تغار عليه وتغار من كرمه لاسيها بتقديمه لأنفس ما لديه في قهوته، ووصلت الغيرة أحياناً إلى بعض أفراد أسرته قائلين أحياناً بشيء من الاستنكار كل شيء لهذه القهوة!!».

وكان الشيخ بكرمه لا يتكلف لبعيد أو قريب كمنهج جعل الناس وعابري السبيل لا يجدون غضاضة في مشاركته غداءه أو عشاءه، وهذه تجربة مهمة للاستفادة منها بالعمل بها، فهو لا يرى السرف والإسراف في الولائم والضيافات ويقول: «إن

 (١) محمد ناصر الدين الألباني، بسند حسن: صحيح الجامع – برقم: ٣٦٠٦، وأخرجه أحمد (٢/ ٣٧٩).
 (٢) محمد بن عبدالله بن صالح العضيب الشارخ وميلاده عام ١٣٤٨هـ (وهو العام التالي للسبله )، وهو من أقران الشيخ عبدالله السلومي في السن وسكن معظم عمره بالرياض، ويرتبط به برحم، قاله بتاريخ ١٠/١٧ /١٠/ ١٤٣٠هـ.

الأمام أحمد بن حنبل -رحمه الله - أكد على تلك المعاني في كتاب الزهد وكان يتمثل بالقول: «إن الله لا يحب السرف في كل شيء» (() مستدلًا بقول الله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسَرِفُواً إِنَّهُ، لَا يُحِبُ ٱلْمُسَرِفِينَ ﴾ (الأعراف: ٣١).

يقول محمد المجاهد الخليفة عن شيخه: «هو رجل مبارك -مع قلة ذات اليد-يحسبه الجاهل من أغنى الناس فهو -حفظه الله- يتصف بالكرم سجيةً بدون تكلف، كما لا يتوانى الضيوف من زيارته بسبب تلك السجية. كما يكره الإسراف والتبذير والبخل والشح مما يجعله لا يَمَلُّ من كثرة الضيوف فهو من أعجب ما رأيت في حياتي.

وكان الشيخ مع هذا الكرم لا يرى ما يفعله بعض الناس من التكلف في ولائم الضيافات وحفلات الأعراس والزواجات، ويرى أن ذلك إسراف وتبذير لا يحبه الله كما كان يقول، وقد ألزم الشيخ نفسه في معظم زواج بناته بمنهج (بادية قرصان)<sup>(1)</sup> وكفى، وقد يكون ذلك كرد فعل لواقع الإسراف في حفلات الزواج، وقد طبَّق ذلك حينما زوَّج بناته الكبار بشكل عام بدون أي حفلات أو مناسبات، سوى اجتماع محدود جداً على عشاء المنزل داعياً لهم بالتوفيق والبركة والجمع بينهما على خير».

يقول عنه أحد محبيه وهو الأستاذ محمد الحزابي: «إن الشيخ السلومي لا يحب الإسراف والتكلف في الولائم، يأمر الناس بالحفاظ على النعمة وصيانتها ويغضب إذا رأى على الأرض نعمة ملقاة فتعرف ذلك في وجهه وتصرفاته ومن خلال رفع صوته بقوله: (لا حول ولا قوة إلا بالله).

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: الأدب المفرد، دار البشائر الإسلامية، بيروت- لبنان، ١٩٩٧م، ، (٢/ ١٨٢)، عن نضرة النعيم (٩/ ٣٨٩٤).

 <sup>(</sup>٢) وجبة عشاء متواضعة مشهورة بنجد عامة وهي معمولة من قرصان البر والخضار واللحم يجتمع عليها العريس مع أفراد العائلة فقط، ويبقى للعريس حرية وضع حفلات عشاء أو الاكتفاء بذلك.

لقد عرفه محبوه بأنه كريم يجود بكل ما يُهدى إليه، أو إلى بيته فيقدمه في قهوته للضيوف وروادها مثل اللبن والرمان والبطيخ والشهام وغير ذلك من الخضار والفاكهة، يقول تلميذه محمد الشيباني<sup>(۱)</sup>: «لقد اشتهر بتقديم عصير الرمان في موسمه بقهوته قبل أن تعرفه المعاصر والبوفيات الحديثة، ولاسيها حينها يتوافق موسمه مع رمضان فكان يقدمه للضيوف بعد صلاة التراويح في قهوته، كها اشتهر بتقديم عصير الشيَّامَ قبل أن تعرفه بعض الموائد»، وأنا أقول قبل أن تعرف ذلك البيوت المخملية -كها يقال-.

أقول: وقد يكون هذا الكرم من الشيخ للقريب والبعيد، بل ومع من يخالفه أو يختلف معه في بعض أمور الحسبة، وهذا الإنفاق من أسباب أن الله يخلف على العبد ما يُقَدِّمه في سبيل الله، كما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّ يَبْسُطُ ٱلرِّزَقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُلَهُ, وَمَا أَنفَقَتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ, وَهُوَ حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ (سبأ: ٣٩)، ولذلك كان كثير من الناس يحبونه ويقدرونه ويهدون إليه الغالي والثمين مما لديم، فالصيد بجميع أنواعه يُهدى إليه بشكل مستمر، ومن هؤلاء المُهدين تلميذه محمد الشيباني، وكانت هدايا السمن والعسل لا تنقطع عن بيته وغيرها كثير، وقالت والدته بالعامية مراراً وتكراراً معلقة على هذا الحب والتقدير من الناس وحجم الإهداء من قبل محبيه: «خادم الله مخدوم».

ونحن أبناؤه الذين عشنا زهده بكل ما في الدنيا، مع اهتهاماته الكبيرة بأمور الدين، وعلو همته في الخير والحسبة أدركنا تمام الإدراك أسباب رزقه وكرمه، بل إننا فهمنا عملياً معنى الآية الكريمة في واقع الشيخ وأمثاله: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا (الطلاق ٢٠٢٠). ومثال واحد يوضح هذا المعنى حيث أعرض الشيخ في بداية الطفرة العمرانية

(١) سبق التعريف عنه .

-كما هو معروف عنه عند كل من يعرفه - عن اقتطاع الأراضي العامة حتى في قريته بالرغم من أن كثيراً من الناس اقتطعوا لبناء بيوت لهم أو للمتاجرة بها، وكان لا يملك سوى بيت طيني صغير قديم مشترك مع أخيه صالح، ولا يملك بيتاً للزوجة الثانية وأولادها، ومع ذلك عوَّضه الله في حياته مساكن واسعة، حينها اشترى أبناؤه أرضاً بجوار بيته الطيني وبنوا له بيتاً يحقق اجتماع عائلته وقهوته، والأمر واضح في تحقق السنن الربانية، ووعد الله الذي لا يخلف وعده في الآيات القرآنية السابقة واضح وظاهر والله المستعان.

ومما تميز به الشيخ –وقد يُعدُّ من كرمه-، بل وعُرف به في قهوته استفادته التطبيقية المثلى من كتاب ابن القيم (زاد المعاد في هدي خير العباد)، وكان يسميه (الزاد)، وكان يستدل بكثير من أقواله والحكم والأحكام الواردة فيه، وقد استفاد كثيراً من المأثور الوارد فيه خاصة في مجال الطب النبوي، وقد انعكست قراءته من هذا الكتاب على بعض ما يقدمه من وصفات علاجية في قهوته ومن ذلك شاي الليمون، وقبل ذلك (الدارسين) و(الزنجبيل)، وشاي شجر (الشيح)، وقد كان يقطف الأخير بالتعاون مع أصحابه من البراري قبل طلوع الشمس في مواسم معينة بغرض تقديمه للضيوف طوال العام، وأحياناً يعمل خلطات لهذه مع أخرى يقدمها بدعابة وطرافة مع ضيوفه على أنها مقويات أو منشطات<sup>(11)</sup>، أو كما كان يردد كثيراً (إدواء) يعني دواء، أو (مقوِّي)، كما كان يقدم لبعض زواره المحتاجين بعض الأدوية النبوية من وصفات ابن القيم الدوائية مما استفاده من كتاب (زاد المعاد) وكتاب (الطب النبوي) مثل (المتكا) التي يرميها بين حين وآخر على نار القهوة طوال فترة جلوس الضيوف.

<sup>(</sup>١) استخدام نبات الشيح لا يعدو أن يكون من الاجتهادات التي تحتمل الصحة والخطأ في الجانب الصحي وتحتاج إلى دراسات علمية متخصصة إضافةً إلى عنصر التجربة والملاحظة.



مكانته الاجتماعية:

تبرز مكانة المطوع في حسبته وتطوعه، ومن ذلك تطوعه في مجال التوثيق في الكتابة والمكاتبات وما كان يقوم به في الغالب المطاوعة (المطوِّعين) في سابق الزمن قبل وجود المحاكم وكُتَّاب العدل، وأحياناً بعد تواجدها، وقد كان المعني بالترجمة من هؤلاء، فثقة الناس بتدوينه وشهادته من الأمور الظاهرة، وقد كانت كتابته في جوانب متعددة تتعلق بحقوق الناس ومصالحهم الدينية والدنيوية مثل كتابة وصايا الأوقاف، وتوثيق الزواج والطلاق بالكتابة، وإنهاء الديون والبيع والشراء بالكتابة وتدوين شهادة الشهود، وما شابه ذلك.

وفي هذا الصدد فقد وُجدت له بعض الوثائق المكتوبة بخط يده عن ما سبق، واكتفي بالتدوين هنا عن أبرز النهاذج الموجودة مع وضع صورها في قسم الملاحق من هذا الكتاب:

من ذلك كتابته بخط يده تحريراً في ١/٥/ • • ١٤ هـ وصية عبدالله (عبيد) بن عبدالعزيز الحسحوس الخليفة بثلث ماله على أعمال البر ووكيله على ذلك ابنه علي بن عبدالله، بشهادة اثنين من الشهود إضافةً إلى كاتبه [انظر الملحق رقم (٤)].

من الكتابات بخط يده تحريراً في: ١/٥/ ١٤٠٠هـ وصية صالح المحمد الغفيلي (ساكن المطية) بثلث ماله على أعهال البر، ووكيله على ذلك من تقتضيه المصلحة الشرعية من ذريته بشهادة واحد من الشهود إضافةً إلى كاتبه شاهداً به [انظر الملحق رقم (٥)] ويلاحظ أن هذه الوصية تتفق مع سابقتها في تاريخ كتابتها وقد يكون أحد الموصين رغَّب الآخرين، وقد يكون كاتبها ذكَّر الاثنين معاً بفضل الوصية في مجلس واحد بيوم واحد -كتب الله للجميع أجر هذه الوصايا الخيرية، وأعان الله ورثتهما على تنفيذ تلك الوصايا ووفقهما إلى ما فيه الخير والبركة-. من ذلك توكيل عبدالرحمن الناصر البلاع وتفويضه للمطوِّع عبدالله السلومي في تأجير مكانه في بلد البلاعية بالشنانة، وبيع ما فيه من الأخشاب والأثل، وذلك بتاريخ: ٤/ ٧/ ١٣٧٤هـ [انظر الملحق رقم (٦)].

من ذلك إيصال حقوق بين الدائنين وتدوين ورقة مكتوبة بذلك بتاريخ: ٣/ ٨/ ١٣٨٩هـ، مثل ما بين صالح المحمد البطي ومحمد الرميح للعم صالح المنصور الضلعان [انظر الملحق رقم (٧)].

تدوين دَيْن للتاجر علي الناصر الخليوي الكائن في ذمة عبدالله العوفي وأبيه صالح وأخيه محمد، وهي الوثيقة المدونة بتاريخ: ٢٥/ ٥/ ١٣٨٤هـ [انظر الملحق رقم (٨)].

من تلك المكانة الاجتماعية ما تم تدوينه كتابةً وإجراء طلاق جبر بن عبدالله الجبر من زوجته هيا بنت عبدالله السعيد بتاريخ: ٥/ ٥/ ١٤٠٠هـ [انظر الملحق رقم (٩)].

من ذلك كتابة مبايعة أرض بين محمد بن إبراهيم العبودي وعبدالله العضيب وتدوين استلام حقوق البيع بتاريخ: ٥/ ٨/ ١٣٧٨هه وأخرى بتاريخ: ٩/ ٨/ ١٣٧٨هه، وما ارتبط بذلك من أعمال ميدانية في قياس مساحتها وتثبيتها كتابةً [انظر الملحق رقم (١٠)].

من ذلك تحرير مبايعة بتاريخ: ١/ ٢/ ٢/ ١٤٠٢هـ، وذلك عن أرض زراعية في عشيرة بين عبدالعزيز الخليفة وكيلاً عن إخوته إلى جريد بن معاضد المطيري متضمنةً حدود المزرعة وتفاصيل أخرى والشهود على ذلك [انظر الملحق رقم (١١)].

من ذلك الورقة المكتوبة بخط سليمان بن محمد (الحويس) الخليفة المكنى أبو زكريا بتاريخ: ٢٨/٢/٢٨هـ، وبشهادة اثنين من الشهود، حيث فيها بيع بيت جده -الطيني الخرب- خليفة الخليفة على جاره عبدالله بن سليمان السلومي بمبلغ عشر ون ألف ريال (٢٠٠, ٢٠) ريال على أن يضع المشتري المبلغ المذكور في عمارة مسجد، وهو جذه الورقة مشترى وأمين على تنفيذ هذا المشر وع الخبري. ومما يُعدُّ من مكانته الاجتماعية ثقة الناس به من جميع الطبقات الاجتماعية، ومن ذلك ما عبَّر عنه أحمد الأفغاني<sup>(1)</sup> للمؤلف بقوله: «أبو سليمان نثق به نحن طبقة العمال والمقاولين ويثق بنا، لقد اشتغلنا عند كثير من الناس معظمهم يقف علينا ويراقبنا بشكل مستمر لئلا نتوقف، لكن أبا سليمان حينها طلب منا ترميم مبنى قهوته الطينية وجَّهَنا وذهب عنًّا، بل وبعد الظهر جاء إلينا بطعام الغداء، وأكثر من ذلك أنه قال لنا: خُذوا راحة قيلولة بعد الغداء، فكان لها أطيب الأثر على نفوسنا وإخلاصنا في العمل، وكان قلبه يسع الجميع فمعداتنا في حفر الآبار وسيارتي الخاصة أضعها أمانةً عنده في بيته حينها أسافر إجازتي السنوية إلى بلدي، وأحياناً تبقى عنده عدة أشهر، وكثير من الناس لا يحتمل ذلك بما فيهم معظم الكفلا». وكان موضع ثقة بعض التجار والمحسنين من أمثال سليمان الراجحي في توزيع الزكاة على المستحقين لعدد من السنوات قبل وجود المؤسسات المانحة والجمعيات الخبرية أو توفرها، وكان وسيط خبر بين أصحاب الديون والمدينين العاجزين عن تسديد ما عليهم من ديون.

## الشيخ بين مرحلتين:

كان الشيخ كغيره من طلاب العلم والعلماء والصالحين يغار على دين الله حينها تُنتهك حُرماته، ويتحفظ -كغيره في ذلك الزمان- من التعامل مع بعض الجديد من الصناعات في تلك الأزمنة مما كان يتلازم معها الاستخدام الخاطئ خاصةً في أول وصولها، ومما لوحِظ على سبيل المثال أن الإذاعات والبرامج -في ذلك الوقت- كان

<sup>(</sup>١) هو: أحمد قُل حضرت محمد الأفغاني من أفغانستان (خوست) من مواليد عام ١٩٥٣م حوالي ٣٢ سنة في السعودية.

السيرة العلمية والدعوية

يغلب عليها الطابع الهزلي والغناء والطرب وإضاعة الأوقات بها ليس فيه فائدة، إضافة لعدم وجود إذاعات متخصصة بالقرآن الكريم والبرامج الدينية، وكذا الحال مع أجهزة التسجيل فقد كانت للأغاني فقط قبل أن توجد محلات التسجيلات الإسلامية() التي جاءت متأخرة وأصبحت بديلًا منافساً في التسجيلات.

لا شك أن الشيخ عاش (فترتين) بينها بعض الاختلاف في عمره الدعوي والاحتسابي شأنه كشأن غيره في التطور الفكري الثقافي للمجتمع، ففي حياته الأولى أو ما يمكن تسميته (بالمرحلة الأولى) أنكر أجهزة الراديو والمسجل والتلفزيون وبعض الوسائل الحديثة لغلبة الباطل في برامجها لاسيها عند بداية ظهورها<sup>(1)</sup>، ولكنه أصبح بعد ذلك يسمع خطبة جمعة الحرم من سيارة ابنه بعد صلاته للجمعة كما يستمع لبعض الاشرطة الدعوية، وكان له موقف متوجس مولاته للجمعة كما يستمع لبعض الاشرطة الدعوية، وكان له موقف متوجس من حياته، لكنه ما لبث أن أدخل بناته للمدرسة نظامية في القرية في المرحلة الأولى على تطبيقات نظام تعليم البنات كمدرسة نظامية في القرية في الرحلة الأولى على تطبيقات نظام تعليم البنات المحافظ، مثل غيره ممن توجس خيفةً من هذا القناعة يدل على عدم تعصبه ومرونة تفكيره وتغيير الرأي عنده في هذه الأمور مادام الهدف من الامتناع أو القبول هو البحث عن الحق، وتلك حسنة تُحسب له ولأمثاله من الغيورين في الامتناع والقبول.

(١) أول ميلاد للتسجيلات الإسلامية كان منتصف العقد التاسع تقريباً من القرن الماضي (الرابع عشر الهجري).

(٢) عُرف عن الشيخ أنه أنكر عدة مرات على أحد أولاد جيران المسجد الملاصقين لبابه عدم احترام المسجد برفع صوت الراديو، وقد كسر الشيخ هذا الراديو عندما خرج به صاحبه عند بابه رافعاً لأصوات الأغاني، وقد كانت مثار جدل حول ذات الراديو أو الاستخدام الخاطئ له وما في هذا من انتهاك لحقوق الآخرين.
(٣) انظر عن هذا الموضوع رسالة منشورة بموقع القطاع الثالث للاستشارات والدراسات الاجتهاعية بعنوان: قراءة في كتاب (مقاومة التغيير في المجتمع السعودي) على هذا الرابط:

http://cutt.us/9bdXk

ومما قد يُعدُّ في تحولاته بين مرحلتيه العلمية والفقهية موقفه من التصوير الفوتوغرافي الذي كان يرفضه في مرحلته الأولى كحال بعض المطوعين والدعاة والمرشدين، وقد استفاد –مثل غيره– من نظام وزارة الداخلية في الإعفاء من التصوير، وقد كانت حفيظة النفوس الخاصة به لا تحمل صورةً فوتوغرافية، [انظر الملحق رقم (١٢)]، لكن هذه القناعات الفقهية تغيرت عنده حينها اضطر إلى إخراج جواز السفر لرحلاته العلاجية في كل من إيران وأسبانيا، كها أنه قَبِلَ بالتصوير عند إخراج بطاقة العائلة الخاصة به سواءً كان هذا القبول ضرورة شرعية أو تحول في القناعة الفقهية.

وقد كان يقرأ في كتب ومؤلفات لبعض العلماء الأجلَّاء خاصة من بريدة، وكان يغلب على بعض تلك الكتب أو بعض محتوياتها العلمية ما يمكن وصفه بالتشدد – حسب مصطلح العصر – في مناقشة بعض القضايا الفقهية والشرعية، ومن ذلك الاجتهاد في تحريم بعض الوسائل الحديثة مثل الراديو والتلفزيون والمسجل وما شابه ذلك<sup>(۱)</sup>، ولا شك أن تلك الفترة الزمنية الأولى من حياته تتفق ونسق الحياة الاجتماعية المحافظة والمتحفظة على كل جديد حتى تطمئن لأهداف هذا الجديد ورسالته، كما تتوافق مع الجو الديني العام للمجتمع والدولة آنذاك على حد سواء، ولذلك فإن المنهج الصحيح – في رأيي – في تناول بعض القضايا – مثار الجدل – أو الحكم على بعض الاجتهادات والمواقف التاريخية عند علوم الحديث بسند صحيح عن الإمام (أحمد) عندما شئل عن الفرقة الناجية، قوله: (إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم)، فهل يعني الإمام أحد وغيره

<sup>(</sup>١) مثل الكتب التالية: إعلان النكير على المفتونين بالتصوير من كتب الشيخ حمود التويجري تحريم التلفزيون.

فقط، وغيرهم هالك، سواءً أكانوا من أهل التفسير أو الفقه أو غيرهم؟ وعند الرجوع إلى واقع عصر الإمام تتضح الصورة: حيث كان أهل السنة المتبعون للحديث النبوي هم مقابل أهل الكلام والفلسفة الذين يتَّبعون أقوال فلاسفة اليونان وغيرهم ويقدمونها على الحديث، وهم الذين نصرهم (الخليفة المأمون) ونقل لهم الكتب وترجمها متأثراً بأخواله الفرس، فقد كانوا يتَّبعون المتشابه من القرآن دون الرجوع إلى الحديث<sup>(۱)</sup>، فربط بعض القضايا في زمانها أو مكانها مهم وقد بسطت بعض ذلك في كتاب آخر بالوثائق التاريخية عن طبيعة العصر<sup>(۱)</sup>. وأما ما يمكن اعتباره (المرحلة الثانية) من حياته العلمية والاحتسابية، فهي التي وأما ما يمكن اعتباره (المرحلة الثانية) من حياته العلمية والاحتسابية، فهي التي وما صحبها من انفتاح على الثقافات والمجتمعات الإسلامية الأخرى<sup>(1)</sup>، والاهتها

وما حياتها من المناع على المناعات والمجمعات الإسار عيالة عولى المواد ممهم بالقضايا الكبرى للأمة، وصحب ذلك بروز المنهج العلمي للشيخين بشكل خاص: عبدالعزيز بن باز بتيسيره ومحمد بن عثيمين بتأصيله –رحمهم الله– وهو المنهج القائم على الاستدلال ونبذ التعصب المذهبي، ولا شك أن منهج الاستدلال عندهما يُعدُّ تجديداً في التعامل مع النصوص الفقهية والشرعية، وهما بأثرهما

(١) باعتبار ما ورد أعلاه فإن أهل الحديث القائمين على منهج الرسول ٥ بلناصرين له، والمنافحين عن سنته والذابين عنها، هم الفرقة الناجية، ولذا فإذا أطلقت كلمة أهل الحديث فلا يُراد منها المتخصصون في أسانيده ورواياته، وإنها يُقصد بها المنهاج العقدي الذي كان عليه الرسول ٥ من وأصحابه القائم على الاعتصام بالكتاب ورواياته، وإنها يُقصد بها المنهاج العقدي الذي كان عليه الرسول ٢ وأصحابه القائم على الاعتصام بالكتاب والسنة معاً، كذلك: لو تعاطى الصويون و أصحابه القائم على الاعتصام بالكتاب والسنة معاً، كذلك: لو تعاطى الصوفيون الخرافيون والقبوريون علم الحديث رواية أو دراية ونصروه لترويج ضلالاتهم، فلا يعدون من الفرقة الناجية – حسب قول معظم العلماء –، مهما كان لهم باع في هذا العلم، وهكذا الشأن في كل أصحاب البدع والضلالات.

(٢) يمكن الرجوع إلى ترجمة (سليمان بن ناصر السلومي – الشخصية والرسالة – دور المطوعين في الوحدة الفكرية) تأليف محمد بن عبدالله السلومي، ففي الكتاب بعض الوثائق الصادرة من السلطة الإدارية والقضائية وما شابهها حول الواقع العام للمجتمع والدولة في جوانب قوة المحافظة على قيم الدين مما يسمى اليوم بالتشدد!
(٣) الصحوة الإسلامية هي المُعبر عنها بنشوء الجماعات الإسلامية الدعوية في العالم العربي ودول الخليج مثل الصادوة السلومية.

1.

العلمي والمنهجي على الأمة مجددان، وكلاهما قد استفادا من منهج شيخ الإسلام ابن تيمية أو ممن تأثر بمنهجه كالشيخ عبدالرحمن بن سعدي –رحم الله الجميع – وقد استفاد العلماء (ابن باز وابن عثيمين) من دعم الصحوة المعنوي والعلمي لهما لاسيا من خلال التتلمذ عليهما ونشر علمهما، كما استفادت الصحوة منهما علميا ودعوياً، مما أحدث نهضة علمية وقوة دعوية تجاوزت آثارها السعودية إلى أنحاء العالم الإسلامي، وتفاعلت مع الصحوة الدعوية العالمية خارج السعودية، بل إن أثارها واضحة في معظم دول العالم التي فيها مسلمون أو جاليات إسلامية نظراً لأن منهج الشيخين مع المنهج الدعوي للصحوة يقوم غالباً على تعظيم الفكرة (المنهج السلفي) وليس على التعصب الفقهي أو المذهبي أو تعظيم أقوال المشايخ. يقول تلميذه محمد الزيدي: «لمست بعض الأثار الإيجابية للصحوة الدعوية المباركة على شيخي، ورأيت بنفسي تأثره ببعض جوانب منهج الدعوة من سعة في الأفق وعالمية في الاهتمام ونبذ للتعصب المذهبي، وهذا التأثير المتبادل بين أجيال الدعوة على شيخي، ورأيت بنفسي تأثره ببعض جوانب منهج الدعوة من سعة في الأفق وعالمية في الاهتمام ونبذ للتعصب المذهبي، وهذا التأثير المتبادل بين أجيال الدعوة معلى منيخي، ورأيت بنفسي تأثره بعلم موانب منهج الدعوة من سعة في الأفق معل شيخي، ورأيت بعلمي من المادهبي، وهذا التأثير المتبادل بين أجيال الدعوة معالمية في الاهتمام ونبذ للتعصب المذهبي، وهذا التأثير المتبادل بين أجيال الدعوة مان عليه وعلى كثير من أقرانه في العمر، حيث ظهرت الصحوة في السعودية منتصف عقد الثمانيات تقريباً من القرن الهجري الماضي».

وقد انعكست هذه المرحلة التاريخية على شخصية الشيخ السلومي من الشدة إلى اللين، ومن القوة إلى الحكمة في القوة، لاسيما بعد أن أكثر من القراءة في كتب الشيخين ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وأبحر في تعلمها وتعليمها لتلاميذه فنقلته كتب الشيخين نقلة واسعة، ورسَّخت لديه الاعتدال، فتأكد له ولغيره - ممن يرى رأيه- أن كثيراً من صناعات العصر الحديث لا تعدو أن تكون وسائل وأسلحة ذات حدين فاعتدل رأياً ورؤية، ولاشك أن هذا بحكم حرية قراءاته المتعددة، وتحرره من التعصب، كيف وهو المفتون -كما عبر عن نفسه- بالقراءة للشيخين ابن تيمية وابن القيم وهما من رواد تحرير العقل الإسلامي في عصور سماها بعض المنصفين من المؤرخين الغربيين عصور الازدهار العلمي، كما أن تحوله من الشدة

والقوة في الحسبة إلى اللين يعد من المرحلة الثانية من مراحل حياته الاحتسابية، فالعدول للرأي الأصوب في كل شيء منهج نبوي، وله في ذلك مثل فيمن سبقه من العلماء والفقهاء وطلاب العلم، فقد قال بعض من سبق من السلف: «هذا على ما رأينا، وهذا على ما نرى»، بل إن الفتوى وبعض الأحكام الفقهية تتغير بتغير الزمان والمكان كما كان يقول ويردد، بل إن الوالد الشيخ كثيراً ما يسوق كلام الشيخ عبدالرحمن بن سعدي -رحمه الله- وقوله عن نفسه: إنه كان يرى الرأى في مسألة (ما)، وبعد اطلاعه على كتب الشيخين ابن تيمية وابن القيم تغبر رأيه في تلك المسألة٬٬٬ وهذه أمور بدهية لدى العلماء المنتصرين للحق وليس للنفس أو للخلق، وكان يصف الشيخ ابن سعدي بأن هدفه الحق فلا غرابة أن تتغير عنده الفتوى بتغير الزمان والمكان، وكثيراً ما يستدل الوالد على منهج ابن القيم المتجرد الباحث عن الحق والذي تخلى فيه عن بعض الآراء والاجتهادات السابقة، فلا غرابة أن يعلن العالم أو طالب العلم بتغير رأيه، بل إن هذا هو المنهج الشرعي السوى العدل، وليس منهج الإمام الشافعي -رحمه الله- في بغداد، ثم منهجه بعد ذلك في مصر ببعيدٍ عن هذا التغير البناء.

يقول الشيخ أن شيخه ابن القيم تحدث عن نفسه سابقاً وكيف كان متأثراً بالفلسفة والتصوف، إلى أن كانت مقابلته للشيخ الحبر من حرّان (ابن تيمية) ليصبح شيخه في العلم، وينتهج فيما بعد منهج السلف في المسائل العلمية، كما ذكر ذلك عن نفسه في مواضع من كتبه.

وقد ظهرت على صاحب الترجمة صفات (الاعتدال) وعاشها بعد ذلك متأثراً بوسطية ابن تيمية وابن القيم، وعن هذه (المرحلة الثانية) من حياته الاحتسابية

<sup>(</sup>١) كَتَبَ ابن سعدي عن تحولاته الفقهية في كتابه القواعد الفقهية، ويذكر الشيخ أن آخر حياة ابن سعدي العلمية لا تختلف عن المنهج العلمي لابن تيمية وابن القيم، كما يذكر أن ابن سعدي في شرحه لكتاب زاد المستقنع أو غيره يعتذر فيه من شروحاته السابقة لبعض المسائل الفقهية.

والدعوية، قُلت: حدث ذات مرة أن أحد رواد قهوته من المتأخرين ممن يُحسب على طلبة العلم أنكر في القهوة استمرار بقاء (قبر محمد عليه) داخل المسجد النبوي وتكريس هذا الواقع مع وجود عمليات التوسعات السعودية القديمة والجديدة للمسجد النبوي وساحاته مما يؤدي إلى الصلاة تجاه القبر، -كما يقول- وكان ذلك بحضور الشيخ محمد بن صالح الزيدي، فرد عليه الوالد الشيخ بعلم الدراية وبفقه المصالح والمفاسد قائلاً له: «هذا الواقع خير من لو عُزل القبر عن المسجد النبوي وأصبح مدعاة لوقوع المحذور الشرعي من دوران أو طواف حوله، أو تعظيم اللقبر على حساب المسجد، والله حكيم عليم في واقع قبره عمر تاريخ الدول الإسلامية المتعاقبة»، وقال له ناصحاً: «على المسلم عدم إثارة مثل هذا الموضوع الموق عليه حتى وإن كان في الظاهر فيه شبهه»، ثم كرر نصحه قائلاً له: «اجتهد في إنكار المنكر الذي يناسب قدرتك، ودعك من الأشياء التي لست مكلفاً بها وهي فوق طاقتك وعلمك».

وقد أدرك كثيرٌ ممن يَعرفُ الشيخ -سابقاً ولاحقاً- التغير الواضح سواء في منهجه الدعوي أو أسلوبه في الحسبة، بل في تربية الأولاد وغير ذلك من النواحي العلمية.

كتب ابنه عبدالعزيز بن عبدالله السلومي عن وسطية أبيه، وأن والده قد تأثر بفكر مؤثر قوي مما انعكس على حياته، فقال: «لقد دعاني هذا الواقع إلى قراءة منهج ابن القيم في بعض كتبه مع أخي محمد مؤلف هذا الكتاب، وهل كان لابن القيم أثر كبير على والدنا إلى هذا الحد؟ ونحن ندوِّن بعض ما نذكره عن والدنا ونبحث ونُخرِّج بعض أقواله ونقولاته عن ابن القيم عرفنا حقيقة الأثر والتأثير بها وجدنا من بعض النصوص لابن القيم»، ونقول جميعاً: «حقاً إن شيخنا ووالدنا قد تربى على كتب ابن القيم التي نقلته إلى المرحلة الثانية، فاستدلالات والدنا ورؤيته وعلاقاته اليومية مع الناس بفروقاتهم الفردية والعلمية والفكرية، بل ومنهج تفكيره خاصة في جانب العلاقة مع المخالف حيث احترام كل مسلم وتقدير علمه كل ذلك أكَّد لنا تَتَلْمُذَ والدنا القوي على ابن القيم لاسيما بعد أن وجدنا كلاماً نفيساً لابن القيم، ومن ذلك موقفه من الحق والباطل عند المعتزلة أو الأشاعرة حيث قال: («في مسألة الحسن والقبح ما منكم أيها الفريقان –يعنى المعتزلة والأشاعرة – إلا معه حق وباطل، ونحن نساعد كل فريق على حقه ونصير إليه، ونبطل ما معه من الباطل ونرده عليه (١)»)، والملاحظ أن بعض طلبة العلم أو الدعاة أو بعض الغيورين المحتسبين يفاصلون الطرفين أو أحدهما، أو يجاملون في الباطل والحق على حد سواء، وكلا الأمرين لم يعمل بهما الشيخ خاصة في مرحلته الاحتسابية الثانية، وبعض رواد القهوة يعرفون أن رجلاً من طلاب العلم قد ترك زيارة الشيخ وقهوته حينها سمع منه الثناء على جماعة التبليغ بها عندهم من الحق، حتى قال له هذا الرجل: (حتى أنت يا أبا سليمان تثنى على هؤ لاء!)، وقد خرج من القهوة وترك الحوار محتجاً حينها رد عليه قائلاً: «نعم نثني على كل إنسان أو جماعة بما لديهم من حق»، ولذلك فإن منهج ابن القيم ومن تأثر به هو عين الوسطية والاعتدال كما سبق توضيحه في مسألة الحُسْن والقُبْح، وبهذا تتضح معالم شخصيته بين المرحلتين في عمره الدعوى والاحتسابي.

## ملامح من شخصيته العلمية والخيرية:

كان بحق تلميذاً لوالده ولشيوخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم ومحمد بن عبدالوهاب، فقد تتلمذ على كتبهم جميعاً، كما أنه يُقدِّر كل كتابة تـؤكد عـلى أهمية نشر منهج ابن تيمية وتلميذه ابن القيم أو يتفاعل معهما فهما أستاذاه عن بُعد -كما قد يقال- فابن تيمية وابن القيم وأمثالهم من مجددي الفكر الإسلامي يُعدَّون

1.

 <sup>(</sup>۱) انظر: ابن القيم الجوزية مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، طبعة مكتبة الفاروق الحديثة، القاهرة، ج٢، ص ٥٧.

نهاذج تَقَدُّم للأمة الإسلامية بأعهالهم الخالدة وعلومهم النافعة التي قدمت ولازالت تُقدم معظم وسائل الرقي المعرفي بها تحويه من النظريات المنهجية والحقائق العلمية في معظم حقول المعرفة<sup>(1)</sup>، ولأجل هذا كانت بعض الإشارات العلمية المختصرة عن الشيخين في مباحث هذا الكتاب عامة وفي (مبحث قهوة أبي سليهان) بشكل خاص وفاءً بمحبته لهما وانتصاراً لشيوخه الذين أخذ عنهم وتتلمذ على كتبهم، كها أن المطوع الشيخ يُقدِّر كل من يُدوِّن عن أثر المنهج الإصلاحي التجديدي لمحمد بن عبدالوهاب ودعوته المباركة، والإمام محمد بن عبدالوهاب تلميذ من تلاميذ هؤلاء العلماء الجهابذة كما يسميهم المعني بالترجمة، فمدرسة هؤلاء الرموز والجهابذة أكدت –ولازالت تؤكد– أنها تُخرِّ عن بُعدٍ زماني ومكاني نهاذج لنشر المنهج الحق (منهج أهل السنة والجماعة) وما فيه من روح التجديد والتحديث.

يقول الشيخ عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيى (٢): «فالعلماء والدعاة والمصلحون هم ورثة الأنبياء الذين تسعد بهم البلاد والعباد، وهم القدوة الصالحة لكل مجتمع، ولذا أحب أن أشير إلى سيرة الشيخ عبدالله بن سليمان السلومي، هذا الرجل الذي عرفته أيضاً مع والده منذ أربعين سنه، وهو من مواليد عام ١٣٤٥هه، وهو إمامٌ في مسجده حافظٌ لكتاب الله إضافة إلى كونه محباً لطلبة العلم ورعاً زاهداً مسانداً

السيرة العلمية والدعوية

للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، يصحب الدعاة ويساندهم أمثال الشيخ عبدالله بن سليمان بن حميد والشيخ عبدالعزيز الصالح العقل من بريده، والشيخ عبدالله الحمد الجلالي من عنيزة وغيرهم، شغوفاً بمدارس العلم وقراءة كتب السلف في مسجده ومجلسه الذي يؤمه عشرات المحبين صباحاً ومساءاً، صحبته في السفر والحضر وَبتُّ عنده مرات عدة، نِعْمَ الرجل، صاحب تهجد وتلاوة، إذا قام يترنم بالقرآن في قراءته المؤثرة في المأمومين، ودَّ السامع أن لا يسكت، لقد ربَّى أولاده تربية طيبة، وحفَّظهم كتاب الله، وأصَّل فيهم محبة العلم النافع، والوسطية في المنهج، يحث زائريه على مطالعة كتب ابن تيمية وابن القيم وأئمة الدعوة، وكان لنا مجالسات وأمسيات في وسط التسعين عندما قامت المكتبة العلمية في الرس،

ويواصل الشيخ اليحيى فيقول: «من خلال معرفتي بالشيخ عبدالله السلومي اعتبرته هو وشيخي عبدالله السليمان بن حميد يسيران في منهج واحد، وهو منهج الوسطية يجتمعان بالكبار والصغار مما يدل على لين الجانب ومحبة الخير، فهما بحق من الموطَّين أكنافا الذين يألفون ويُؤلفون، ويُعطون كل مجلس وموقف ما يناسبه، وقد جمعوا بين الغيرة والدعوة وبذل الجاه والمعروف وإصلاح ذات البين ومحبة الخير لكل مسلم، مع الزهد والورع والبعد عن المتشابه، رحم الله شيخنا عبدالله بن سليمان بن حميد وبارك في عمر المترجم له الشيخ عبدالله بن سليمان السلومي، والذي لا زال على قيد الحياة حتى تحرير هذه الأسطر، ملازما للذكر، متابعاً للحج شبَّ حريق في خيم منى، وكان من ضمن الخيام المحترقة خيمة تضم نخبة من طلبة العلم بها فيهم الشيخ عبدالله بن محمد الدويش المحدث المشهور، ففزعت أنا محرر هذه الأسطر للمساهمة في إنقاذهم، فقابلني، الشيخ عبدالله الدويش وقد حمل كتبه فوق رأسه وأفادني بأن جميع ممتلكاتهم قد احترقت، وكانوا رفقة للأخ العزيز وائل الفهد التويجري، فانطلقت فاذا بالمترجم له الشيخ عبدالله السلومي يقابلني فأخبرته فقام على الفور وسحب عمود خيمة من خيامه، وقال لي: خذها وانصبها للإخوان، ثم أعطاني مبلغاً من المال قدره ألفا ريال إسهاما منه وعوناً للمحتاجين، وذهبت أنا ووائل التويجري إلى سوق الجودريه واشترينا خيمة أخرى وجميع ما يلزم من الاحتياجات، وهذا دليل على مدى النخوة والنجدة وحب الخير لإخوانه جزاه الله خيراً».

يقول محمد الحزابي عن صفة من صفات شيخه وهي محبة الناس له: «إذا أحبَّ الله عبداً حببه إلى الخلق فكان محبوباً، والشيخ الوالد أبو سليهان أحبَّه الجميع من حاضرة وبادية، وكثيراً ما يسأل عنه أهل البادية خصوصاً القرى القريبة من الرس، فتعجبت كيف عرفته هذه الأعداد الكثيرة، فسألت عن السر في ذلك، ثم عرفت أنه كان يقضي حوائجهم ويتفقدهم، وإذا غابوا عنه سأل عنهم، فكانوا كثيراً ما يطرقون أبوابه ليشفع لهم ويقضي حوائجهم، وكان يفرح بذلك، ودائهاً يسألني: هل تعرف فلان؟ وهل تعرف فلان الآخر؟ فإذا ذكرت شيئاً من أحواله قال بصوت مرتفع: عجيب عجيب».

ويقول عن مناصحته للخاصة والعامة: «أعرف أنه كان يناصح الناس، فكان إذا رأى منكراً ظاهراً على أحد من الناس بادره بالإنكار والمناصحة كائناً من كان، كان يركب السيارة ويقصد المسؤولين ويناصحهم في مكاتبهم، وكنت واحداً ممن كان يذهب به بالسيارة إلى بعض الجهات الرسمية فيدخل عليهم ويذكرهم بالله ويخوفهم به، ثم يخرج من عندهم وهم يقدرون له هذا النصح، كما يقدمون له الشكر والتقدير».

كما يقول الحزابي: «وكان والد الجميع محبوباً من جميع الناس وذلك لتواضعه، كما يتميز بالبساطة، وهو كثير الفرح بالضيوف يداعب ضيوفه ويُدخل عليهم السرور، ويهازحهم ولسان حاله يقول: يا ضيفنا لو زرتنا لوجدتنــا نحن الضيوف وأنت رب المنزل.

وكان يبذل المعروف، ويقضي حوائج الناس فقراء كانوا أم أغنياء بل يفرح بذلك. ثم إنه يحب الشفاعة للناس لدى بعض المسؤولين سواء كان يعرفهم أو لا يعرفهم. وهو محب للعلم والعلماء، فهو دائم الثناء عليهم ويستشهد بأقوالهم خصوصاً السلف رحمهم الله.

وكان يكره المنكر من كل قلبه، ولا يجامل أحداً صغيراً أو كبيراً، ولا يترك صاحبه إلا نصحه وأرشده.

ومن صفاته أنه يفرح إذا دعاه أحدٌ إلى وليمة حيث يسارع في إجابة الدعوة حباً في التواصل مع كل الناس، فكان يجيب الدعوة والداعي ولا يتركه أبداً. كما عُرف عنه محبته للفقراء والمساكين يتفقدهم ويوزع عليهم ما يأتيه من المحسنين».

يقول محافظ الرس سابقاً محمد العساف<sup>(٢)</sup> –رحمه الله – مجيباً عن سؤال عن الشيخ عبدالله السلومي: «أما والدكم عبدالله فقد بقي محل والده بالشنانة، وأذكر أنه بعد فتح مكتب الضمان الاجتماعي بالرس تكرر منه مراجعة مكتب إمارة الرس بشأن الشفاعة بحق الفقراء والمحتاجين، يرافقه أحياناً المرحوم محمد المنيع بن خليفة، وكان يراجع للمحتاجين في إخراج تقارير عن حالتهم الصحية وحتى ينهي إجراءاتهم في مكتب الضمان جزاه الله خيراً، هذا ما كان بالذاكرة أحببت إشعاركم به والله يحفظكم». وقال مشافهةً: رَاجَعَنَا المطِّوع عبدالله السلومي مراراً كثيرة في

 <sup>(</sup>١) انظر: محمَّد أمين شيخو: كشف خفايا علوم السحرة، جمعه وحققه: عبد القادر يحيى الشهير بالديراني، دار نور البشير، دمشق- سوريا ج١/ ٢٢٧ والبيت ضمن قصيدة لعبد القيس بن خفاف البرجي من رحيق الشعر ١٥٠/١.
 (٢) محمد بن عساف الحسين كان أميراً ثم محافظاً لمحافظة الرس، كتب هذه المشاركة عن المطوِّع سليهان السلومي وابنه الشيخ عبدالله السلومي بتاريخ: ٥/ ١٠/ ١٤٣١هـ.

أمور الحسبة، ودعم أحد معلمي القرآن من الوافدين وتبنى دعمه ومساعدته مادياً ومعنوياً في محافظة الرس»<sup>(1)</sup>. الشيخ صالح الرميح<sup>(1)</sup> كتب عن درس مهم من دروس الحياة، وهو الجمع بين العلم والتعليم، وبين الكدح وطلب الرزق قائلاً: «وقد عرفت عن والدكم الشيخ عبدالله أنه أولاً حافظٌ لكتاب الله ويدرِّسه في المسجد الذي هو إمامه منذ عشرات السنين مما كوَّن له طلبة علم من غير أبنائه يعترفون له بالفضل بعد الله. وقد تبين لي من مجالسته وطرح أي موضوع شرعي أنه قوي الاستدلال، حيث يقول قد ذكر ذلك الشيخ فلان في كتاب كذا وكذا، فالعجب كيف يجد وقتاً ليقرأ في الزمن الذي كان (يكد ويكدح) من بعد صلاة الفجر وحتى المغرب، وقد شاهدت ذلك حتى أنه لا يزال حتى الآن مع كبر سنه حوالي (٨٨) سنة قد متعه الله بالذاكرة العلمية الجيدة والذكر الدائم لله.

وقد فتح منذ سنوات طويلة باب بيته صباحاً وبعد صلاة العصر حتى المغرب يومياً لمن يرتادونه، إما لطلب علم ومعرفة، أو لصلة رحم وقرابة، أو لأداء بعض الجميل لتلاميذه الذي وصلهم منه حظٌ مباركٌ من العلم والمعرفة، ولن أنسى أن أُسجِّلَ شهادةً، وهي أن الشيخ عبدالله السلومي موضع أمانة ومسؤولية عند كل معاصريه، وقد كنت أعتمد عليه في أداء بعض الواجبات للغير، وإيصال الأمانات فترة طويلة من الزمن، ولو استطردت لطال الحديث عنه، إذ كيف أكتب عن رجل جمع بين أمرين من أصعب الأمور الجمع بينهما، وهما طلب المعيشة والرزق، وطلب العلم والدعوة مع شظف العيش في زمانه».

السيرة العلمية والدعوية

نماذج من صفاته الدعوية: يقول محمد الحزابي: «ذَكَرَ الشيخ عبدالعزيز العقل في مرحلة الجولات الدعوية التي تنطلق من قهوة أبي سليمان أنه كان قارئاً لهم، كما يقرأ عليهم بصوتٍ عال جميلٍ من كتب ابن القيم، وكانت قراءته تأخذ بالألباب وتشد الناس إلى الاستماع. وكان يتألم لأوضاع المسلمين في كل مكان ويدعو لهم، مقدراً أهمية الأخلاق للأمم والمجتمعات فهو محب لمكارم الأخلاق والرجولة، ويدعو الناس خصوصاً الشباب إلى التمسك بالدين والأخلاق والمكارم، وحقاً فإن هذا الرجل (مدرسة) للأجيال بالأفعال والأقوال، نسأل الله لنا وله حسن الختام وقبول الأعمال وأن

يقول محمد بن سعيد القحطاني عن ذكرياته مع الشيخ عبدالله السلومي أنها (ذكريات وذكريات) تعود إلى ثلاثة عقود من الزمن، كما قال: «نعم إنها ذكريات حوالي ثلاثين سنة، عرفت فيها هذا الرجل بالخصال التالية:

التقوى والتجرد لله وحده: هكذا أحسبه والله حسيبه، وقول الحق دون أن يخشى في الله لومة لائم، ومداومة الطاعة: فهو لم يترك الحج سنة واحدة فيها أعلم منذ أن عرفته إلى الآن، والكرم والجود: فمجلسه منتدى لكل معارفه صباحاً ومساءاً وسفره للحج بحملة منتظمة لمن يحجون معه، والزهد: فأنا لم أرّ في مثل زهد أبي سليهان إلا القلائل، وأحسبه ممن وضع الدنيا خلف ظهره فلم يأبه برصيد أو حساب بنكي أو راتب شهري؛ ومع هذا تجد فضل الله عليه كبيراً.

أما ما بيني وبينه من علاقة فقد وصلت إلى حد يعجز لساني وقلمي عن رسم حقيقة ذلك، وأسأل الله أن يجعلها محبةً فيه سبحانه، ولقد أحبني أبو سليمان وأحب كتابي (الولاء والبراء) وفرح به فرحاً شديداً، حتى إنه بلغني أنه قرأه على جماعة مسجده كاملاً في طبعته الأولى قبل ثلاثين سنة من الآن، وما جاء بهدية لأولاده بمكة إلا جعلني مثل أحدهم فيها وكان يقول لي: (أنت من آل بيتي)، وهو دائماً

يسأل عني ويتقصَّى أخباري من زملاء العمر ومسيرة الحياة أبناؤه الكرام كل من الدكتور سليهان والدكتور محمد، والدكتور ناصر، والدكتور عبدالعزيز والأستاذ عبدالرحمن.

هذا الرجل لا يجالسه أحد فيملَّ مجلسه: فهو كريم المعشر، طيب المحيا، سريع الطرفة والدعابة، ومع هذا فهمَّه الأول- فيا أحسب- نصرة الدين وقضية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والسؤال عن أحوال طلاب العلم ومدى بذلهم لدعوتهم ابتغاء مرضاة ربهم».

الشيخ عبدالله الجلالي أكَّد كثيراً ما ورد من الصفات السابقة واللاحقة، وذلك في ورقة كتبها عن الشيخ أبي سليهان ومما قال فيها: «عرفت أبا سليهان الشيخ عبدالله بن سليهان الناصر السلومي منذ حوالي أربعين عاماً في بلدة الشنانة من ضواحي مدينة الرس، فعرفت فيه التُّقى والشهامة والعلم المُؤصَّل، كها عرفت فيه الورع والجلكه».

يقول الشيخ محمد الزيدي<sup>(1)</sup> عن بعض صفات شيخه: «كان شيخي متخلِّقاً بأخلاق القرآن الكريم، وكان متسامحاً محباً الخير لكل الناس حتى مع خصومه، ومن صفاته التي برز فيها تسامحه مع الخصوم المناوئين له في قضايا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حيث لا خصوم له في الدنيا فهو الزاهد في كل ما فيها، فاشتُهر بالإحسان إلى كل من أساء إليه، والعفو والصفح الجميل عاملاً بقول الله تعالى: (وَلا تَسَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلا ٱلسَيِّئَةُ ٱدْفَعَ بِٱلَّتِي هِيَ آَحَسَنُ فَإِذَا ٱلَذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَاوَةُ كَأَنَّهُ وَلِنَّ تَحَمِيمُ أَنَّ وَمَا يُلَقَّ بِهَا إِلَّا مَا يَنِي مَعَرُوا وَمَا يُلَقَنَهُمَ إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ فهو ته فيا بعد». حتى أصبح بعض خصومه في الحسبة سابقاً هم بعض رواد قهوته فيا بعد». ويقول الشيخ محمد الزيدي: «كان شيخي الروحي حسن الظن بالله متوكلاً على ربه في أمر دينه ودنياه، وكان من المهتمين بأمور الإسلام والمسلمين العامة، يسأل بشكل مستمر عن أحوال إخوانه المسلمين، ويفرح بنصرهم وهزيمة أعدائهم في ميادين الجهاد الفكرية والعسكرية».

كان التواصل الاجتهاعي لديه قوياً بل جزءاً من شخصيته، فقد كان يستضيف بشكل مستمر كل الأقرباء والأرحام من قريب وبعيد، وكان أولاد الخالة لوالده سليهان يجتمعون بصفة دورية في قهوته مع والده، ومن قوة تواصله الاجتهاعي ووفائه أن استقبل في بيته ابنة أخته اليتيمة فاطمة بنت محمد الشهري، وأخته هيا أرملة طالب العلم محمد بن عبدالرحمن بن سعد الشهري<sup>(۱)</sup> بعد وفاته، وكان متواصلاً مع عائلة اليتيمة (من بني شهر)، وقد عمل أخوه عبدالرحمن على توفير سيارة خاصة لزيارة (النهاص) موطن عائلة المتوفى محمد الشهري بصحبة والدهم مشاق السفر في وقت لم يكن طريق جنوب الملكة معبَّداً، بل كان شاقاً وعسيراً، وقد قدَّر الأرحام من (بني شهر) هذه المبادرة وسجلوها في ذاكرتهم التي لا تُنسى مساق السفر في وقت لم يكن طريق جنوب الملكة معبَّداً، بل كان شاقاً وعسيراً، وقد قدَّر الأرحام من (بني شهر) هذه المبادرة وسجلوها في ذاكرتهم التي لا تُنسى حسب قول الشيخ الأستاذ محمد بن عبدالله بن ناشع الشهري<sup>(۱)</sup>، وحسب اعتبار الأرحام جيعاً.

ويقول محمد الزيدي أيضاً: «كان شيخي لا يخرج بعد صلاة الفجر ويمكث في مصلاه حتى تطلع الشمس ويصلي ركعتي الإشراق مع أولاده معظم عمره، وكان يُذكِّرهم باغتنام الفرص حيث العمرة التامة بدون سفر وذلك إيهانا منه بحديث

<sup>(</sup>١) محمد بن عبدالرحمن بن سعد الشهري وهو من قبيلة بني شهر وهو أحد طلبة العلم (له ترجمة مطولة في الملاحق (كتاب سليهان بن ناصر السلومي – الشخصية والرسالة) حيث حاز إعجاب والدها بذكائه وفطنته وحبه للعلم وكان صاحباً وزميلاً لابنه ناصر، وكانت معرفته عن طريق ابنه ناصر في جدة، وقد أنجب منها ابنته فاطمة وتوفي –رحمه الله–عنها .

الرسول ﷺ الذي قال فيه: «من صلى الصبح في جماعة ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس ثم صلى ركعتين كانت له كأجر حجة وعمرة تامة تامة ""، وقد لازم هذه الشُّنة معظم حياته إلا في السنوات العشر الأخيرة تقريباً كان يخرج من المسجد مبكراً لتجهيز قهوته للضيوف، وقد كان يقوم بتجهيز القهوة في السنين الأولى من عمر القهوة أخوه صالح وابنه سليهان بن صالح فترة من الزمن، وتولى هذه المهمة أحد أبنائه الكبار تباعاً بالسهاح لهم بالخروج من المسجد قبل طلوع الشمس لهذا الغرض، وكان الشيخ ملتزماً بسنة الضحى طوال عمره».

كتب صالح بن عايد القزلان<sup>(\*)</sup> فقال: «علاقتي الشخصية معه تجاوزت العشرين عاماً، وقد لا أوفيه حقه في الكتابة عنه، ولا يعني أن ما أذكره هنا من الخصال الخيِّرة أن تلك الخصال هي الوحيدة فيه والتي لا يمكن حصرها، ولكنها مما مَيَّزتهُ ورأيتها فيه خلال زياراتي له المتكررة أو السفر معه، ومن ذلك أنه –حفظه الله– صحبني في سفر بين الرياض والقصيم وبتنا ليلة في الطريق في بلدة حريملاء عند بعض الأصدقاء، وقد تفاعل مع أناس لا يعرفهم وتفاعلوا معه وأنسوا به وأنس بهم، ولعل مثلي المحب للشيخ السلومي يحتار فيما سيكتبه عنه، ولكني أوجز أهم المناقب التي رأيتها فيه:

رأيته محباً للأخيار وأهل الخير، ومشفقاً على الأمة الإسلامية دائم السؤال عن أحوالها لمن يظنه مظنة المعرفة بذلك، فغيرته مما يصيب الأمة من مصائب ومحن تكالبت عليها يبديه لمن يأنس به ويدرك انتفاعه به، ويضاف إلى ذلك وعيه بواقع المجتمع والأمة وتأنيه وعدم استعجاله، ومن مناقبه كذلك إنزال الناس منازلهم

 <sup>(</sup>١) رواه الترمذي في الجامع الصحيح وقال: حديث حسن غريب وصححه الألباني، صحيح الجامع: ج٢
 ص٦٣٤٦ برقم٢ ٦٣٤٦.
 (٢) أستاذ تربوي سابق في التربية والتعليم، من مواليد عام ١٣٨٠هـ، عمل في عدة جمعيات ومؤسسات خيرية، ثم عمل في مؤسسة سليمان الراجحي الخيرية، ثم مؤسساً لشركة في مجالات الاستثمارات الوقفية.

وقد لاحظته من خلال الزائرين لمجلسه والوافدين إليه، ومن مناقبه محبة الآخرين له حيث يجمع مجلسه مختلف الأعمار والألوان، ومحبته لمجالسة الآخرين ظاهر في شخصيته فحينها عرضت عليه الدعوة إلى زيارة حريملاء لم يبد أي تحفظ، وشبابيته وسعة تفكيره في استيعاب كل الأعمار مما عرف عنه، ومن مناقبه زهده في الدنيا وعدم انشغاله بها وهذا يدركه كل من جالسه، ومن مناقبه المعروفة حبه للعلم وفرحه بالعلماء ومحبته للسلف وشغفه بعلمهم كشيخ الاسلام إبن تيمية وابن القيم، وهذا بعض ما رأيت الاشارة إليه من صفاته.

كان لا يترك (العمرة) في معظم عمره مع بعض أصحابه وخاصةً العمرة الرمضانية وذلك بعد ما يختم القرآن ليلة السابع والعشرين من رمضان، وبعد ما يَكِلُ مهمة إمامة المسجد لابنه الأكبر سليهانَ –حفظه الله– وَالذي كان يخلفه كذلك في استقبال وإكرام ضيوف القهوة في فترات غياب صاحبها –فجزاه الله خيرا– وكان يقول لأولاده عند سفره مذكراً لهم بثواب الآخرة ومواسياً لمن لا يرافقه (من خلف غازيا في سبيل الله في أهله بخير فقد غزا)<sup>(1)</sup>، وقد كان ذهابه إلى مكة للعمرة مع أصحابه بسيارة خاصة تضم الجميع، وكانوا يطبخون عشاءهم وسحورهم رأيت ذلك بنفسي في أوائل الثهانينات من القرن الهجري الماضي حينها صحبت والدي في أحد سنوات العمرة، وكان الشيخ يبقى في مكة المكرمة مع أصحابه العبادة التي كان يتمتع بها كثيرٌ من العبّاد في الحرم حينها كان خالياً من الزحام حتى والدي في أحد سنوات العمرة، وكان الشيخ يبقى في مكة المكرمة مع أصحابه العبادة التي كان يتمتع بها كثيرٌ من العبّاد في الحرم حينها كان خالياً من الزحام حتى والدي الما الفترض فيها الزحام، ويتغنى بتلك الأيام التي ذاق مع أصحابه في أوائل الثانيات في الميرة والدي في أحد سنوات العمرة، وكان الشيخ يبقى في مكة المكرمة مع أصحابه والدي في أحد سنوات العمرة، وكان الشيخ يبقى في مكة المكرمة مع أصحابه والدي في أحد سنوات العمرة، وكان الشيخ يبقى في مكة المكرمة مع أصحابه في الواسم المانرض فيها الزحام، ويتغنى بتلك الأيام التي ذاق مع أصحابه فيها

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب صححه فضل إعانة الغازي في سبيل الله، ح (١٨٩٥) ص ١٨٩٥. (٢) الدافور: هو وسيلة من وسائل الطبخ قبل الغاز، وكانت ناره تشتعل على القاز.

لذة العبادة والروحانية والتي يصفها بقوله: كأن الإنسان طائر في السماء، أو محلق بين السماء والأرض من لذة العبادة والطاعة ومناجاة ربه ليلاً ونهاراً سواءً بقراءة القرآن، أو صلاة الفروض والنوافل، أو الطواف حول الكعبة» انتهى.

وكان من عادته وعبادته أنه يحب (خلوة العبادة) حيث كان لا يخرج من المسجد بعد صلاة المغرب، إمَّا لتعليم أصحابه القرآن، أو الخلوة مع القرآن والذكر وصلاة السنة، أو للقراءة والرقية على بعض المرضى الذين اعتادوا المجيء لمسجده بعد المغرب، ومما يُعد من صفاته أنه لا يعادي المناوئين للحسبة بالرغم من الاختلافات معهم، ولا يخاصم أحداً في أمور الدنيا لأنه ليس لديه شيء من هذا، والمتأمل في موضوع الحسبة والاحتساب عند الشيخ -كما سبق- يدرك المعاني الكبيرة والآثار الإيجابية لهذا الخلق.

يذكر الشيخ لأولاده نموذجاً من نهاذج (البحث عن الحق) في الخصومة قائلاً: «كان عبدالله (عبيّد) بن سليهان بن عمر البلطان –رحمه الله– من الجيران، وكان قد اختلف مع إحدى الجيران (أم عليَّ) ووكَّلتني هذه المرأة لإنهاء الخلاف شرعاً، فتوجهتُ أنا والخصم على الأقدام مشياً بين الشنانة والرس مع بعض، وحكم بيننا قاضي الرس محمد الصالح الخزيم، وكان الحكم على عبدالله البلطان ورجعنا مع بعض نتجاذب أطراف الحديث وقت أذان المغرب، وبعد وصولنا تناولنا القهوة مع بعض في قهوة المحكوم عليه، وحدث مرة أن اجتهد سليهان المجاهد الخليفة –رحمه الله– وهو من أصحاب المزارع (الحيطان) المجاورة بتعديل إحدى مجاري فشكوته على القضاء للوصول إلى الحق في هذه القضية، وتوجهنا الاثنان مع بعض فشكوته على القضاء للوصول إلى الحق في هذه القضية، وتوجهنا الاثنان مع بعض متوجهين من الشنانة إلى القاضي في الرس، والجميع ينشد الحق حيثما كان وكل ما كان، ورجعنا مع بعض بعد أن وعدنا الشيخ برؤية الموضوع على الطبيعة والله ما كان، ورجعنا مع بعض بعد أن وعدنا الشيخ برؤية الموضوع على الطبيعة والله

المستعان»، وهذه القصص الواقعية لها دلالات كبيرة لا تحصى، وكلها تؤكد على أن الخلاف والاختلاف بين كثير من الناس في ذلك الزمن يُقصد به البحث عن الحق عند الخصوم جميعاً وعلى حدِ سواء فيكون الرضا بحكم القضاء من كلا الطرفين، والله المستعان<sup>(۱)</sup>.

**التقييم الدعوي في شخصيته:** عُرف عن الشيخ (السلومي) أنه تميز عن بعض الناس في (تقييم مواقف، أو أعمال وأقوال بعض الرجال والعقول)، وليس ذلك من باب الجرح والتعديل، ولكن الهدف من ذلك تحديد المواقف في التلقي العلمي والفكري وذلك لفعل ما يمكن فعله، أو ترك ما يمكن تركه من الأمور، فالحق لا يُعرف بالرجال وإنها الرجال يُعرفون بالحق -كما كان يردد- وكانت له فراسة مشهودة ومعروفة عند كثير من الناس.

ومن معرفته بالرجال ما قاله عن الشيخ الدكتور صالح آل الشيخ<sup>(\*)</sup> –وفقه الله إلى كل خير – وكان قد سمع له بعض الأشرطة العلمية<sup>(\*)</sup> وقرأ بعضاً من مؤلفاته<sup>(\*)</sup>، قال عنه: «هذا عالم متمكن ما هو بسيط، ومن قرأ لآبائه وأجداده يدرك وراثته للعلم منهم، ولو واصل متفرغاً للعلم لأصبح له شأن كبير في العلم»، ويُردف قائلاً: «لكن المناصب الإدارية تقتل العلم إفادة واستفادة كفاه الله شر المنصب»، وقال الشيخ عن بعض القضاة وبعض المسؤولين –دون تسمية –: «أن هؤلاء

(١) هذا نموذج من نهاذج براءة الواقع الاجتهاعي للمجتمعات في أزمنة مضت حيث يكون الخلاف لكن لا يكون النزاع والمفاصلة، وانظر إلى قصة دواد عليه السلام مع الخصوم وفيها بينهم في الابتلاء في قوله تعالى:
 {وَهَلْ آَتَاكَ نَبَأُ الخصم إِذْ تَسَوَّرُوا المُحْرَابَ} ص الآية (٢١).
 (٢) هو وزير الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ومن كتبه العلمية: (شرح لمعة الاعتقاد)، (شرح مسائل الجاهلية)، (شرح العقيدة الواصلية)، (شرح العقيدة الطحاوية).
 (٣) من اشرطته العلمية (شرح العقيدة الطحاوية) و(شرح كتاب التوحيد).
 (٣) من اشرطته العلمية (شرح العقيدة الطحاوية) و(شرح كتاب التوحيد).
 (٣) من كتبه العلمية التي إلى كتاب (هذه مفاهيمنا) الرد على علي عليه التوحيد).

ظُّلموا حينها وضعوا في هذا الموضع وفي هذا المقام، وهؤلاء فارغون لا علم رواية ولا علم دراية، والمسؤولية على من وضعهم، وهذا من توسيد الأمر إلى غير أهله».

وقال أيضاً عن أحد المحسوبين على العلم والمشيخه ممن يحفظ معظم متون السنة النبوية: «هذا الشيخ... آية من آيات الله في الحفظ والذاكرة في علم الرواية لمعظم كتب العلماء السابقين واللاحقين، لكنه بحاجة إلى التقوى وعلم الدراية». وكان الشيخ له رأى في بعض المسائل الفقهية عند الشيخ الألباني قائلاً عن ذلك: «الشيخ الألباني محدث قدير، وفي علم الرواية والسند مرجعية علمية، لكن ليس بفقيه، ولا يُعتمد عليه في مسائل الفقه»، وكان يختلف مع الألباني وتلاميذه في بعض المسائل الفقهية معند الشيخ الألباني قائلاً عن مواز أن وجه المرأة ليس بعورة إذا أُمنت الفتنة) قائلاً: كيف للألباني يقول بهذا، وهو يرى بنفسه في هذا العصر فتنة كشف الوجه، والرأة معظم فتنتها في وجهها!!».

ومما يعد من تقييم الرجال في علمهم ودعوتهم أنه قال لأحد المشايخ المشهورين الزائرين لديوانيته (القهوة) وجهاً لوجه: «أنت خطيب مفوه ورجل منبر بحق، ولست بفقيه، لكنك على خطر في رأيك في الرافضة، وراجع نفسك، والأمر خطير عليك وعلى معتقدك لاسيها أنَّك علاَّمة في التفسير يمكن لك أن تخلف الشيخ عبدالرحمن الدوسري في إكهال تفسيره إن أردت».

وقال ناصحاً ومذكِّراً أحد الأئمة المشهورين عالمياً بحسن القراءة والصوت: علينا أن نحذر من العُجْبِ والإعجاب، وأن لا نقع في المحذور الشرعي الذي نبَّهت إليه آية فسقة القراءة في سورة الأعراف: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلَفٌ وَرِثُوا ٱلْكِنَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا ٱلْأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيُغَفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِمِمْ عَرَضٌ مِّتْلُهُ, يَأْخُذُوةً أَلَمَ يُؤْخَذَ عَلَيْهِم مِيثَقُ ٱلْكِتَنِ أَن لَا يَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ إِلَا ٱلْحَقَّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَقُونُ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ﴾ (الأعراف: ١٦٩)، وكان هذا الإمام يقود السيارة بنفسه والشيخ كان راكباً معه، فأطلق يديه خائفاً على نفسه وقال: معاذ الله يا أبا سليهان معاذ الله. وأقول هنا: إن هذا النصح يعكس الشفقة على كل مسلم ويهدف إلى تصحيح المسار، ومثل هذه التنبيهات للتذكير أو للتصحيح والإصلاح، وكثيراً ما يقول في مجلسه: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعَدِهِمَ خَلَفٌ وَرِثُوا ٱلْكِنَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا ٱلْأَدَىٰ وَيَقُولُونَ سَيُعْفَرُ لَنَا ﴾ (الأعراف: ١٦٩)، «من كان مستناً فليستن بمن قد مات، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة»<sup>(١)</sup>.

ومن تقييم الشيخ عن (وظيفة القضاة) الحقيقية قيامه بالنصح لهم سراً وعلانية، وكان يتحسر ويتألم على واقع ملفات القضايا المتراكمة عند بعض القضاة والتي لاتحتاج سوى جلسة أو جلستين فتبقى بالشهور والسنين لم يَفصل فيها القاضي، وكان يتمنى أن يارس كل القضاة دورهم برسالتهم الربانية مع الوظيفة قائلاً: «وظيفة القضاة أكبر من القضاء والقضايا وعليهم مسؤوليات كبيرة ورواتبهم العالية -كفاهم الله شرها- يجب أن تُحفِّزهم على نفع الأمة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وليس العكس».

ومن تقييمه لواقع بعض مواقف العلماء والدعاة من ضعف إنكارهم للتقليد والتبعية وبعض مظاهر التغريب، وغفلتهم عن التنبيه لما يراه خطراً كبيراً على أخلاق الأمة والمجتمع قائلاً: «التقليد والتبعية جعلتنا لا مع الحملة ولا مع الدندار» وهو مثل متداول بين الناس يكرره متحسراً على فقداننا مصدر عزتنا وقوتنا في واقعنا في تقليد الغرب ليقبلنا في حظيرته، فلا نحن بقينا أقوياء بديننا ولا الغرب قَبِلَ بنا بقدر ما يطالبنا ويضغط علينا بالزيادة من التنازلات، وقال الشيخ

<sup>(</sup>١) الأثر لابن مسعود رضي الله عنه: انظر فتاوى ابن تيمية، المجلد٤، ص ١٣٨.

## كانت تربية الشيخ يغلب عليها ما قد يُوصف بالشدة و(القوة في الحق) قناعة منه في أخذ أمور الدين والعلم بقوة خاصة في المرحلة الأولى من حياته، أدخل جميع أولاده المدرسة الابتدائية في عمرهم المبكر، وحرص أشد الحرص على متابعة سيرهم الدراسي، ثم التحق الخمسة الكبار منهم في المعهد العلمي بالرس، وكانت نظرة الشيخ للمدارس أنها مكملة لدور البيت والمسجد وأنها وسيلة للعلم الشرعي، ولذلك فقد عوَّدهم على تلاوة القرآن في المسجد كل يوم في كل أوقات الصلاة، وملازمة مراجعة القرآن وتلاوته بعد الفجر حيث يمنع النوم بعدها منعاً باتاً، ويكون تسميع التلاوة بشكل مستمر بعد صلاة العصر، وكان من منهجه مع أولاده الإلزام بالنوم المبكر ليلاً، ومن حبه الخير للغير أنه ربى أولاده على معاني (الخيرية) وخدمة العجائز وكبار السن فيها يحتاجون إليه في القرية، كها رباهم على خدمة الحجيج -كها سيأتي- حيث كان يأخذ أحدهم في غالب السنوات

تربيته لأولاده :

<sup>(</sup>١) (الزكاء والذكاء): الزكاء للنفس والذكاء للعقل، والزكاء اصطفاء وخيرية، والذكاء منحة قدرية، (وقد يكون) كل زكي ذكي، وليس كل ذكي زكي، الزكاء تهذيب للنفس وارتقاء بها في درجات التقوى، والذكاء قدرات عقلية للتقوى والفجور على حد سواء، الزكي قريب من ربه محبوب من الناس قطعا، والذكي قد يكون ممقوتا من ربه مُبغضا من الناس، الزكي مُتهَم لنفسه مُنشغل بعيوبها بحب الخير للناس، والذكي غير الزكي على النقيض من ذلك مهتم بنفسه معجب بها منشغل بعيوب الناس. ومن حيث اللغة زكا الشيء إذا نمى وزاد، وزكا فلان إذا صَلُح، والذكاء لغة حدة الفؤاد، وسرعة الفطنة، المعجم الوسيط: ١/ ٣٩٨، لسان العرب لابن منظور ج ١٤ / ص ٢٥٢، ٣٥٦، ج٣/ ص ١٥١٠.

السيرة العلمية والدعوية

والدهم ووالدتهم في شؤون المنزل وخدمة المسجد والقهوة، ورباهم على غرس معاني الأخوة الإسلامية حينا كان يصطحبهم في زياراته الأخوية لإخوانه في الله وأصدقائه في القرى أو المزارع المجاورة، والتي عادة ما تتم في الضحى مثل مزارع (المطيات، الريدين، أبو مروة، القوعي) وغيرها، إضافة إلى إلزامهم لزوم القهوة (مجلسه) فترة الصباح والمساء مع رواد القهوة.

يقول الشيخ صالح الرميح: «ومادام الهدف من الكتابة تدوين تجارب حياة، فإن التجربة التربوية لوالد الجميع المطوِّع عبدالله السلومي لأبنائه تستحق التدوين فأقول: بعد ذكر الله –ما شاء الله– إن تربية الشيخ لأبنائه أثمرت أبناء مُصلحين، إذ كان يربط أو لاده بالمسجد، وكثيرٌ من أقرانهم يلهون ويلعبون، حيث كان يدرك برؤية رشيدة مسدَّدة أن القوة في حفظهم وحفظ أوقاتهم، وربطهم بالمسجد، وحفظ القرآن خاصة، وأنهم سيحمدون بكل تلك التربية العاقبة الحميدة، وإن كانوا في بداية الأمر يكرهون هذا الارتباط الدائم بوالدهم وتلك القوة، وربها مؤا أنها شِدَّةٌ في ذلك الزمان، فقد كان وإلى الآن كما أعرفه ويعرفه غيري ملتزما هذا السلوك التأديبي التعليمي، ولما كُبُر سِنُّه رزقه الله هذه الذرية الطيبة الوفية الواصلة، ونتج عن ذلك هذه الثمرة الطيبة الصالحة وهذا هو ما نحسبه –أسال الله سبحانه أن يثبتنا جميعاً بالقول الثابت في الحياة الدنيا والآخرة –»

ويقول أيضاً عن أبنائه: «وبتوفيق من الله أكرمه مولاه بهؤلاء الأبناء الذين هم الآن يخدمون الإسلام بجميع العلوم والسبل المفيدة، وحتى الآن مع كِبَر سنه لا يزال أبناؤه خاصة وأحباؤه يتلقون منه الدروس العلمية ودروس الحياة -أسأل الله أن يبارك له فيها بقي له من العمر ويحسن لنا وله وللجميع الخاتمة-، وفي الختام أذكِّر إخواني أبناء شيخنا الذين يحملون شهادة الدكتوراه وعملوا في مجال التعليم الجامعي أن يستفيدوا من تجربة والدهم الثرية في مجالات الخير والدعوة ووسائلها فهم من ثمرات تربيته بتوفيق من الله وهم: الدكتور سليمان بن عبدالله والدكتور محمد بن عبدالله –الذي طلب مني أن أكتب ما أعرفه عن والده من مواقف أو دروس يستفاد منها– وكذلك الدكتور عبدالعزيز بن عبدالله، والدكتور ناصر بن عبدالله، وأبناؤه الآخرون الذين هم أيضاً من خيرة الأبناء العاملين بصدق وإخلاص وأمانة ولا أزكي على الله أحداً، –وهذا هو ما نحسبه عنه وعنهم–.

وكما قلت سابقاً لا أملك إلا أن أكتب النزر القليل عنه وهو بحق يستحق أكثر وأكثر مما قلت، والدليل على ذلك توفيق الله سبحانه له بتربيته هؤلاء الأبناء وتنشئتهم نشأة طيبة صالحة في ظروف لا تساعده على ذلك، وأقول ما قاله الله

سبحانه: ﴿ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَٱنْبَعَنْهُمْ ذُرِيَنُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْمَعْنَا بِمِمْ ذُرِيَنَهُمْ ﴾ (الطور: ٢١)». وكان كثيراً ما يطلب من أولاده (القراءة) عليه من بعض الكتب العلمية المفيدة وخاصة حينها تكون يداه مشغولتان بحباكة المصاحف أو الكتب، وذلك لتعويدهم على القراءة، ولتحقيق السماع منهم واستفادته الشخصية من الوقت، وإفادة أصدقائه وأصحابه الحاضرين وقت القراءة أحياناً أخرى، لقد كان الشيخ مُدرِّباً قبل أن يعرف الناس التدريب ومراكزه المتعددة والمتنوعة، تعلَّم منه أولاده الثقة معانيها وقيمها وذلك لأبنائه وبناته قبل وجود كتب التدريب والبرمجة وعاداته السبع لأنه قرأ عن العادة والمتاد الإدارة بيتر دراكر، أو ستيفن وعاداته السبع لأنه قرأ عن العادة والعادات والعبادات وتربية الروح والنفس من كتب شيخه ابن القيم، لقد كانت حياته (مدرسة للحياة) والتدريب على وعاداته السبع لأنه قرأ عن العادة والعادات والعبادات وتربية الروح والنفس والاحتساب وحسن التعامل مع الناس، كما رباهم على وجوب الترامهم الصلة والاحتساب وحسن التعامل مع الناس، كما رباهم على وجوب الترامهم الصلة القوية بالله وأهمها الصلاة جماعة في المسجد والجضور المكر للصلاة فذلك مدعاة

للخشوع ولذة العبادة. وكثيراً ما يقول: «إذا لم تجد لذة للعبادة فاتهم قلبك» (<sup>()</sup>, وكان يكرر على مسامع أبنائه قول المصطفى ﷺ: (يا بلال أرحنا بالصلاة) <sup>()</sup> منبها وقائلاً: «هناك من يصلي ليرتاح بالصلاة، وهناك من يصلي ليرتاح منها» وفوات الصلاة مع الجهاعة كانت كبيرة عند الشيخ تستوجب عقاب المُقصِّر من أولاده. وكان يقول كثيراً لأولاده: «اختبروا أنفسكم وعلاقتكم بربكم وصدقكم معه بمدى محبتكم وأنسكم بتلاوة القرآن وتدبره، فالتثاؤب أثناء القراءة أو الملل من حفظه وترديده علامة واضحة لحالكم مع القرآن، وكل ذلك مقياس لقوة العلاقة أو ضعفها مع الله».

لقد تعلم أولاده من والدهم ووالدتهم بنين وبنات المسؤولية والعمل وحب (العمل والإنتاجية)، وأن العمل قيمة، وتعلم أبناؤه الخيرية وجوانب كثيرة من الصفات الحميدة وحب العلم، وكان شعاره وهو يوقظ أولاده لصلاة الفجر (احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده أمامك، تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة)<sup>(\*\*)</sup> ويردد على مسامعهم القول: (الحمدلله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور)<sup>(1)</sup>، وكثيراً ما يردد على مسامع أبنائه بصوت جهوري الأثر المشهور (حُفَّت الجنة بالمكاره، وحُفَّت النار بالشهوات)<sup>(\*)</sup> (ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة)<sup>(\*)</sup> وكانت تلك الكلمات مطارق يومية على الأذن صنعت الأثر

(١) انظر ابن قيم الجوزية: مدارج السالكين (٢/ ٦٨) تحقيق: رضوان جامع رضوان، طبعة مؤسسة المختار للنشر والتوزيع بالقاهرة، والدرر الميمونية ص ٣٧، جمع وترتيب ميمونة بنت عبدالعزيز الوهيبي طبعة دار
 (٢) سنن أبي داود ٢٧٢٤، وصحيح الجامع ٢٨٩٢.
 (٣) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب صفة القيامة، حديث رقم (٢٥١٦)، المجلد الرابع، الناشر المكتبة الإسلامية، القاهرة، ص ٢٢٢.
 (٣) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب صفة القيامة، حديث رقم (٢٥١٦)، المجلد الرابع، الناشر المكتبة (٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب صفة القيامة، حديث رقم (٢٥١٦)، المجلد الرابع، الناشر المكتبة (٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب صفة القيامة، حديث رقم (٢٥١٦)، المجلد الرابع، الناشر المكتبة الإسلامية، القاهرة، ص ٢٢٨.
 (٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، ح (٢٧١١)، ص ١٠٩٨.
 (٣) أخرجه مسلم في صحيحه، باب صفة الجنة، رقم (٢٨٢٢)، بيت الأفكار الدولية للنشر، عام ١٤١٤ه.
 (٣) أخرجه الترمذي في سننه رقم (٢٥٥٩) في صفة القيامة، المجلد الرابع، الناشر مع ١٩٣٢.

الحسن والتأثير الإيجابي في نفوس وعقول أبنائه، وكان كثيراً ما ينبه أولاده على عدم (الشهاتة) فكان يقول لهم: «إياكم أن تشمتوا بالمبتلى بالمعصية أو بصاحب منكر»، ويردد عليهم قول ابن مسعود: «لو سخرت من كلب لخشيت أن أكون كلباً مثله»() ويكرر على أولاده «إذا رأيت المبتلى فاحمد الله الذي منَّ عليك بالهداية وأكرمك بمعرفة الحق من الباطل والمعروف من المنكر».

ومن تربيته لأولاده قوله لهم: «حينها ترون المبتلى بنقص في علمه أو عقله أو دينه فتذكروا نعمة الله عليكم واشكروا ربكم على نعمة العقل والدين، وإياكم والازدراء أو الانتقاص»، وكثيراً ما يردد القول المأثور عن ابن مسعود السابق ذكره.

وأقول: إن التنبيه إلى هذه المعاني العظيمة مهم، لأن بعض الناس قد يغفل عنها، وقد يستعلي على الآخرين أو يشمت بهم.

يقول الشيخ محمد الزيدي: «لقد عايشت شيخي وعشت مع أولاده معظم سنين العمر وفي كثير من الأحيان كأني واحد منهم، وكان يهاز حني قائلاً لي: (أنت من آل بيتي)، وكذا فعل من قبله معي والده سليهان أبو ناصر، والشيء الذي لاحظته في تربية شيخي لأولاده أنه كان يربيهم على حب العلم والعلهاء، وأن يصلوا بجداره لمواقع علمية ودعوية ينفع الله بهم، ولم يكن الشيخ مثل بعض الآباء يربي أولاده على التسلق وحب الوجاهة والمناصب أو النفاق، وكان إضافة لما سبق يربيهم على بغض المنكرات.

وعن (حفظ الجوارح) فكثيراً ما يُرسل لأو لاده رسائل ضمنية وغير مباشرة وقت الجلوس معهم لحفظ جوارحهم من المنكرات قائلاً: من حفظ جوارحه في صغره حريٌّ أن يحفظها الله له في كبره، مردداً قول أحد السلف: «هذه جوارح حفظناها عن المعاصي في الصغر، فحفظها الله لنا في الكبر»".

(١) انظر ابن أبي شيبة: كتاب المُصَنَّف، ج ٦، ص ١١٦، ط دار الفكر، بيروت- لبنان. (٢) انظر عن القول الحافظ ابن كثير: البداية والنهاية،مكتبة المعارف، بييروت- لبنان، الطبعة الثالثة، ١٩٨٠م ۲/

والشيخ لم يُراجِع -بحمد الله- المستشفيات من أي مرض (سوى موضوع عينه) إلا بعد أن تجاوز حوالي السبعين عاماً، وكان كارهاً مراجعة الأطباء، ومجاملاً لأولاده بسبب قوة اليقين والتوكل على الله.

وكان كثيراً ما يُوجِّه أبناءه بعدم (منازعة القدر) حين تستعصي عليهم بعض الأمور بعد فعل الأسباب مُوجِّهاً لهم بأنه لا داعي للإسراف في فعل الأسباب قائلاً لهم: (لا تنازعوا القدر) إشارة إلى وجوب تغليب التوكل على الله بعد فعل السبب، وكان يؤكد على أولاده بالقول: «لا تشكو القضاء والقدر، فإن بعض الناس حينا يشكون من الفاقة أو الحاجة أو بعض الأقدار المكتوبة قد يقعون في المحذور العقدي»، يقول عن ابن القيم: إن المبالغة في التشكي قد توقع في المحذور وهو: شكوى الله على عباده، ويقول الشيخ: إن ابن القيم أورد إحدى فوائده عن هذا الموضوع في كتابه (الفوائد) فرجعت إلى الفوائد لأجد (درة علمية) تستحق التدوين، وفيه قال ابن القيم: «ما زدتَ على أن شكوتَ من يرحك إلى من لا يرحك، بمعنى لا تشكو الله على عباده، والعارف من جعل شكواه إلى الله من

ويقول ابن القيم في الميمية: وإذا شكوت إلى ابن آدم إنما تشكو الرحيم إلى الذي لا يرحم

أقول: حقاً لقد عرفتُ حقيقة علم شيخنا بشكل أكثر حينها عملت على تخريج أقواله، وكيف استفاد من ابن القيم خاصة في بعض العلوم مثل علم النفس، وطبيعة الروح، وحقيقة السعادة، والتربية الربانية. وعن إدارة الذات والتعامل مع الغير، ومعرفتي تأكدت حينها تصفحت كتب ابن القيم من جديد بأفق

(١) انظر: ابن قيم الجوزية، كتاب الفوائد، دار اليقين، القاهرة- مصر، الطبعة الثالثة ص/ ١٢٦، ١٢٧.

١٢ / ٨٥ وهو منسوب إلى أبي الطيب الطبري.

واسع ونضج علمي أكبر وعشت معها في البحث والتخريج لبعض أقوال شيخنا عن شيخه ابن القيم، وأدركت أن لدى شيخي استدلالات موفقة بمعظم فنون المعرفة، ومدرسته الأساسية العالية عن بُعد كانت كتب شيخه ابن القيم.

ويقول الزيدي عن جوانب التربية عند شيخه تجاه أولاده وغيرهم: «وفي مجال (تربية النفس) كان ينصح أولاده وأحفاده وزوار قهوته وكان يقول لهم وبصوت جهوري ومكرر: (هي النفس، إن أشغلتها بالحق وإلا أشغلتك بالباطل)<sup>(۱)</sup> ويكرر ثلاثاً (هي النفس) –بصوت جهوري– وكما يقول شيخي فإن هذا الأثر منسوبٌ للشافعي–رحمه الله– وله تكملة أو مقدمة هي: (صحبت الصوفية ولم استفد منها سوى كلمتين، الوقت كالسيف إن لم تقطعه قطعك)» <sup>(۱)</sup>.

ويقول الزيدي أيضا: «وكثيراً ما يردد شيخي ما ورد عن ابن القيم في كتابه (الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي) عقوبات (الذنوب والمعاصي) خاصة العقوبات في الدنيا قائلاً: ومن عقوباتها ثم يذكر تلك العقوبات التي حينها

يسمعها السامع تكون خير رادع لتربية النفس على الخير وتجنب المعاصي». كان الشيخ قوياً حازماً في التربية على الخير، وحماية أولاده من الشرور ومسبباتها مثل الاختلاط بغير الصالحين أو السهر معهم، أو الغياب المشبوه عن البيت والقهوة والمسجد، وكانت المرحلة الأولى من حياته التربوية والاحتسابية العمل بأسلوب القوة والحزم فقد كان يضرب أولاده حينها كان الضرب وسيلة مثلى من وسائل التربية، ويحاول إزالة ما يعلق في نفوس أبنائه من تلك الشدة بترداده لكلمة (أريدك لك) ويكررها ثلاثاً، وهي من كلهات

<sup>(</sup>١) الكلام منسوب لابن القيم في كتابه الداء والدواء، ص ١٠٩ طبعة دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان. (٢) انظر: ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين (٣ / ١٢٩) دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، الطبعة الثانية، ١٣٩٣ - ١٩٧٣، بتحقيق محمد حامد الفقي.

أحد رجال الصوفية-كما يقول الوالد الشيخ-، ويوم أن تغيَّرت الأحوال والأزمان تخلى عن أسلوب الشدة إلى أسلوب النصح وزيادة أسلوب الصحبة مع أولاده وغيرهم من المخالفين أو المخطئين وتلك كانت في المرحلة الثانية من حياته".

كان الشيخ قلقاً وخائفاً أن تموت رسالة مجلسه (القهوة) بموته، ولم يُخفِ هذا القلق بالتصريح عن من يَخْلُفه في المسجد، ومن يَخْلُفه في القهوة، فمات وهو حامل همَّ بقاء واستمرار دعوته وبرامجه الخيرية التي يعمل بها، وكثيراً ما يردد قول الله تعالى: ﴿ وَزَكَرِيَّآ إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ، رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَخُرُدًا وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْوَرِيْيِنَ ﴾ (الأنبياء: ٨٩)، والتزامه بهذا الدعاء حرصاً منه على صلاح أولاده، وأن يخلفوه في أعمال الخبر والبر وفي قهوته ومسجده، ويردد هذا الدعاء بنوع من الحسرة والألم شعوراً منه بوجوب استمرار رسالته في قريته، ويستدل بأهمية الدعاء عن هذا الأمر بها نقله له الشيخ عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيي عن ثقات بأن الشيخ المجدد محمد بن عبدالوهاب كان يدعو بين الأذان والإقامة في كل صلاة أربعين مرة بهذا الدعاء القراءني ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَنِلِحُاتَرْضَنَهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّنِلِحِينَ (النمل: ١٩) يقول الشيخ السلومي عن محمد بن عبدالوهاب: فاستجاب الله له وظهر أثر دعائه، وخَلَفه في علمه ودعوته فطاحلة وجهابذة من العلماء من ذريته وأحفاده، ومنهم الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ، ويقول معلقاً: وأمر محمد بن عبدالوهاب عجيب في موضوع الذرية، ولا أذكر أن أحداً من العلماء حظى من حيث الذرية الصالحة بفحول وفطاحل مثله، حيث رُزق من بعده بعلماء، وواضح أن ذلك بسبب النية الصالحة والدعاء الصالح، والله

<sup>(</sup>١) من كلمات التهديد أو التأديب لأولاده وأولاد إخوانه، أو التلاميذ من أولاد الجيران: «لماذا يا الخمام أين كنت؟ ولماذا فعلت؟ والله لو لا ميز ما هو ميزك لترى ماذا أفعل».

أعلم. وكان الشيخ السلومي كثيراً ما يردد في صلاته ودعائه: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَبَجِنَا وَذُرِّيَّنِنِنَا قُرَّةَ أَعَيْنٍ وَٱجْعَكْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (الفرقان: ٧٤)، ولعل الله استجاب دعوته فكان راضياً عن أبنائه وبناته، سعيداً بهم سواء بعلمهم أو حبهم لأعمال الخير والبر، لكنه ينشد منهم ما هو أكثر، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

وكان توجيه الشيخ لأولاده وغيرهم من الناس بشكل دائم ومستمر، وتنبيههم للسر المعنوي في صلاح أمور الحياة والعلاقات بهذا القول الذي كان يكرره: «أصلح ما بينك وبين الله، يُصلح الله ما بينك وبين الناس، وأصلح آخرتك يُصلح الله دنياك، وأصلح سريرتك يُصلح الله علانيتك»، ويعلق قائلاً: «اترك التلفون عامراً مع السهاء –يعني مع الله – تصلح جميع أحوالك» وذلك كناية عن أهمية الصلة القوية الدائمة مع الله، وتنبيهاً على الواقع الضعيف لبعض الناس مع الصلاة، حيث أصبحت عادة لا يجدون فيها لذة العبادة، كما أنه كان باستمرار يذكِّر بقول إبراهيم بن أدهم: «لو علم الملوك وأبناء الملوك ما نحن عليه لجالدونا عليه بالسلاح»()، إشارة إلى لذة الصلة بالله وأهمية العبادة والطاعة لله ولرسوله وأنها السعادة الحقيقية.

أقول وأنا أحد أبنائه: لقد عَلَّمنا مربينا وشيخنا الأثر السلبي للترف والنعومة حينها أشركنا معه بأعهاله القاسية والخشنة مثل العمل في بناء مباني الطين وما يترتب على ذلك، والعمل معه في توبير النخل والعناية بها، وحينها كان يردد على مسامعنا (اخشوشنوا فإن النعم لا تدوم)()، ولقد عَلَّمَنا وربانا على العمل

 <sup>(</sup>١) انظر: ابن قيم الجوزية في كتابه الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، طبعة دار المعرفة، ص ٧٧.
 (٢) انظر الإمام إسهاعيل الشافعي العجلوني: كتاب كشف الخفاء ومزيل الإلباس عها اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، مكتبة القدسي، القاهرة- مصر ١٣٥١هـ. ج١/ ٦٨، من قول عمر من فيها رواه الإمام مسلم

بالاهتهام والعناية بالداخل في النفس والقلب دون الاهتهام بمظهر الجسد واللباس والمظاهر مؤكداً أن نظافة القلب أهم من نظافة الملبس، وكثيراً ما يردد على مسامعنا مقاييس القيمة الحقيقية للإنسان، ومن أهمها طاعة الله التي تبعث على الهيبة والاحترام والتقدير، مذكراً بأن ذُلَّ المعصية يُضعف قيمة الإنسان عند نفسه وغيره، كما ينزع الثقة بالنفس، وهذا من بواعث ومسببات حشد المظاهر والتباهي في المواكب عند سلاطين المال والدنيا، وكثيراً ما ردد على مسامعنا: (هم وإن طقطقت بهم البغال وهملجت بهم البراذين، فإن ذل المعصية لا يفارق قلوبهم، أبى الله إلا أن يُذلَّ من عصاه)<sup>(()</sup> وكان كثيراً ما يوجّه أولاده بقوله: «كن مع الله، انتبه! إذا كنت مع الله كان معك، إذا كنت مع الله لن يُضيعك» مقياس للصدق مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: «إذا لم تجد للعبادة لذة فاتَّهم مقياس للصدق مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: «إذا لم تجد للعبادة لذة فاتَّهم مقياس للصدق مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: «إذا لم تجد للعبادة لذة فاتَّهم مقياس للصدق مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: الم تجد للعبادة لذة فاتَّهم مقياس للصدق مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: «إذا الم تجد للعبادة لذة فاتَّهم مقياس للصدق مع الله قائلاً لم يلا فان ينه الدنيا جنة من لم يدخلها لا يدخل مقياس للصدة مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: «إذا لم تجد للعبادة لذة المَّهم مقياس للصدق مع الله قائلاً لهم بقول ابن تيمية: الم تبد للعبادة لذة ماتَّهم

جنه الدنيا، وجنه الدنيا موسر قوي للحصول على جنه الاحرة، وكنيرا ما يسمع هذه المقاطع والجمل زوار قهوته وروادها، وقد أخذها الشيخ من شيخه ابن القيم وابن تيمية كما يقول، وهي كلمات حينما تخرج من القلب تغرس الرقابة الذاتية والمحاسبة الشخصية، كما أنها تؤكد على بعض المعايير والموازيين عند أولاده، لقد ربَّى الشيخ المطوع أولاده منذ الصغر على الجدية في العمل وتحمل

(٢) القول لابن تيمية رحمه الله، انظر: مدارج السالكين (٢/ ٦٨) لابن قيم الجوزية، تحقيق: رضوان جامع رضوان، طبعة مؤسسة المختار للنشر والتوزيع بالقاهرة. وانظر الدرر الميمونية ص ٣٧، جمع وترتيب ميمونة بنت عبدالعزيز الوهيبي طبعة دار القاسم، الرياض.

في صحيحه (٢٠٦٩) عن أبي عثمان النهدي قال كتب إلينا عمر ونحن بأذربيجان: يا عتبة بن فرقد... وإياكم والتنعم وزي أهل الشرك ولبوس الحرير.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الداء والدواء لابن القيم، فصل المعصية، ص٥٩، وانظر: الدكتور سفر الحوالي ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي ١/ ١٨٤.

المسؤولية وحب العلم، ولذلك استقر الخمسة الكبار منهم في منطقة مكة المكرمة للدراسات العليا وبعضهم للدراسة الجامعية حينا لم يكن بالقصيم جامعة أو دراسات عليا.

وكان من اجتهاده في أسلوبه التربوي مع أولاده أنه دائماً يضعهم (موضع المقصِّر) حفزاً لهممهم وتحفيزاً لفعل المزيد من أعمال الخير، ونادراً ما يُثني عليهم أمامهم أو عند الآخرين كما هو معروف عنه عند من يعرفه، ويبدو أن لديه قناعة بجدوى هذا الأسلوب مع أولاده.

ولأن والد الجميع ربَّى أولاده على تحمل المسؤولية فقد شعر أبناؤه بمنزلة والدهم الكبيرة في بلدته (الشنانة) فوالدهم كبير باهتهاماته، وكبير باحتسابه ودعوته، وكبير بعلاقاته وقهوته المفتوحة، هذا الشعور الذي ربَّاهم والدهم عليه جعلهم يتفقون فيا بينهم على رجوع أحدهم من مكة ليكون بجوار والدهم، فكان رجوع ابنه ناصر وبقائه معه حوالي عشر سنوات، ثم تَسَلَّم هذه المسؤولية ابنه الآخر صالح، ثم جاء بعد ذلك يوسف وعبدالحميد ليكملوا دور المسؤولية، إضافة إلى جهود بعضهم في ملازمة والدهم معظم العطل الصيفية، وملازمة آخرين له في شهر رمضان ومساعدته في القراءة على جماعة المسجد، أو صلاة التراويح والتهجد أحياناً.

والحكم على تربية الشيخ لأولاده قد يظهر من خلال نتائج تلك التربية، فمعظم أبنائه إن لم يكن جميعهم يحملون الشهادات الجامعية أو ما شابهها، وأربعة منهم حملوا شهادة الدكتوراه، وهذا كافٍ لوحده على نجاح أسلوبه وتربيته، حتى كان يسميه البعض أبو الدكاترة، وهو الشيخ صالح محمد الرميح، كتب صالح بن إبراهيم بن محمد الهديان الزامل<sup>(۱)</sup> قائلًا: «لاشك أن التربية الصالحة من الرجل

<sup>(</sup>١) هو رجل أعمال معروف، من مواليد عام ١٣٥٧ هـ، تربطه بعائلة السلومي رابطة الأخوة والمحبة، وتتجسد هذه الأخوة مع المعني بالترجمة -رحمه الله-، وأبو إبراهيم كما هي كنيته عمل في اتصالات هيئة الطيران المدني،

الصالح تؤتي ثمارها، بل عَلَّق على واقع الشيخ مع أولاده بقول الله تعالى: ﴿ وَكَانَ أَبُوُهُمَا صَلِحًا ﴾ (الكهف:٨٢).

وكان من تربيته لأبنائه لفت انتباههم بأهمية أن يميزوا أن كل شيء في هذه الحياة الدنيا فاضل ومفضول في الملبس والمأكل والمشرب والمركب، فحينها يرى على سبيل المثال التهافت على شراء الحلويات مع وجود أنواع التمور المفيدة أو الفواكه الطبيعية كان يقول على وجه الاستنكار: ﴿ أَتَسْتَبْدِلُورِبَ ٱلَّذِى هُوَ أَدْفَىٰ بِٱلَّذِي هُوَخَيَرُ ﴾ (البقرة : ٢١).

وقد أدى الجميع بحمدلله أدوارهم في البِرِّ بوالدهم وتحمل المسؤوليات معه، وحققوا بعض طموحات والدهم الكبيرة التي يتمناها لأولاده بأن يكونوا عليها، وهذا من توفيق الله للوالد والأولاد، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو فضل عظيم.

ومن تربيته لأولاده وأولاد إخوانه تعليمه لهم السباحة في آبار المزارع التي كان يعتني بها، وكذلك في مسابح الاستراحات فيما بعد ذلك، حيث كان هو يحب السباحة في أي مكان يجد فيه الماء من بحر أو مياه جارية، وكان من توجيهاته المفيدة لهم في مبادئ السباحة والغوص قوله: «لا تزمل للنَفَسُ (لا تحمل هم النَفَسُ) فستجد نفسك ومعك نَفَسٌ كافٍ وزيادة، ولا ترفع رأسك عن مستوى جسمك لئلا تجهدك السباحة»، وقد وجدت بنفسي أن هذه التوجيهات من أبرز تعليهات مدربي السباحة. يقول تلميذه محمد المجاهد الخليفة: «أما تربيته لأبنائه فهي تربية عجيبة، فكان يُنَشِّوهم على طاعة الله وعلى حلقات القرآن وعلى المحافظة على الصلوات المكتوبة

وهو فيها بعد ذلك صاحب شركة الزامل للصناعات المعدنية الثقيلة المحدودة في جدة، وصاحب مزارع في القصيم، وهو من الأصدقاء الخاصين المحبين للشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله، كانت له جهود تطوعية مشكورة في بعض حملات الإغاثات الدولية للسودان واليمن وأفغانستان زمن حرب الشيوعية، وله دور تطوعي مشكور في تنمية موارد وأوقاف رابطة العالم الإسلامي وهيئة الإغاثة الإسلامية بجدة.

فكان شديداً في هذا الجانب حتى إنه كان يضرب من يتهاون بالصلاة أو يعمل أعمالاً غير مناسبة. وقد أثمرت -بفضل الله ومنته- هذه التربية الأبوية العظيمة فأنتجت أبناء وبنات بررة -نفع الله بهم الإسلام والمسلمين- علماء ومشايخ ودعاة وأحدهم في افتاء في الحرم المكي، كما أنهم ويحملون أعلى الشهادات، -جعلهم الله ذخراً للإسلام والمسلمين ونفع بعلمهم آمين-».

وتصرفاته لي ولإخواني في الانضباط في أمور الدين والدنيا، ففي ذات يوم زار والدي وتصرفاته لي ولإخواني في الانضباط في أمور الدين والدنيا، ففي ذات يوم زار والدي راشد بن عبد الله الغفيلي والملقب بـ (ديش الغفيلي ١٣٦٢ – ١٤٢٥هـ) للسلام عليه في محله التجاري (الدكان)، وكان استقباله لو الدي بحفاوة و فرح شديد، وعندما همَّ الوالد بالخروج قام (ديش) وتناول أحد العصي الخاصة بكبار السن التي كان يبيعها، وكان من النوع الخشبي الجيد، وقدمها للوالد كـ (هديه) فقَبِلها منه و شكره. وعند الوصول للمنزل جرَّبه الوالد فوجده قصيراً نوعاً ما، ولم يكن يناسبه، فوضعه الوالد في غرفته الخاصة ولم يستخدمه، وبعد أيام جاء خبر وفاة (ديش) بحادث مروري، وعندما عَلِم والدي بوفاته أخرج العصى المُهْدَى له وبدأ يستخدمه رغم

ومن ذلك اليوم الذي توفي فيه صديقه -رحمه الله- خصص والدي هذا العصى لذهابه للمسجد وإيابه وفاءً منه لهذا الرجل الذي أهداه هذا العصى، فعرفت بهذا الفعل وبمعايشتي لهذه القصة أن الوفاء من الأوفياء يتأكد بحق الميت أكثر من الحي، وتعلَّمت منه أن الهدية أو الصدقة قد تكون بأبسط الأشياء وتعمل في النفوس الشيء الكثير، وكثيراً ما تكون الغفلة عن ذلك.

ومما تعلمته من والدي أيضاً عندما طلَّقتُ زوجتي الأولى حيث لم يُكتب لي التوفيق في هذا الزواج، وكان والدي يخاف عليَّ من ردة الفعل من تجربة الزواج الأولى وأن

عدم مناسبته له.

أُعرض عن الزواج. وبعدها بأيام جلست معه بعد صلاة العصر فقال لي كلمته المعروفة: (هُمِّن ماذا؟) - وهي تعني (ماذا بعد؟)، وهي كلمة عُرِف بها وعُرفت به، وكنت أعرف ماذا يقصد، ولكني سألته عن مقصده في هذا الاستفسار فقال: متى الزواج؟ لا تتأخر، وحثَّني على تجاوز التجربة الأولى والإسراع في تجاوز المرحلة لكي لا يحدث الإعراض فقلت له: (الله ييسر) فرد علي بصوتٍ جهوري: تيسير الله يحتاج سبب، وقد وقعت على نفسي هذه العبارة وكأني لأول مرة أسمعها.

ولم تَغِبُ عن ذهني عبارته، بل لازمت ذاكرتي، وقد تكون العبارة عادية لأي سامع أو قارئ، لكن ظروفي في ذلك الوقت جعلت لها وقعاً مُعيَّناً في تجاوز تحديات الحياة، وغيَّرت كثيراً من فهمي لطبيعة كثير من القضايا والمشاكل التي تواجه الإنسان وطريقة التعاطي معها، وأن المسلم مُطالب بالتوكل على الله مع فعل الأسباب من العمل والاجتهاد والإخلاص ليُحدث الله بعدها ما قسمه له.

وأيقنت عملياً بأن مع كل عُسر يسراً يأتي من الله، وقد يسر الله زواجي بأم أولادي بعد ستة أشهر من زواجي الأول، وهو وقت قياسي، ولا شك أن دعوات والدي وحثِّه لي واهتهامه بالموضوع كان له دور بعد الله في توفيقي –رحمه الله رحمةً واسعه–».

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 



الحسية والاحتساب عند الشبيخ:

الحسبة والاحتساب من أعلى درجات التطوع وقيمه، والاحتساب ثمرة من ثمرات الغيرة الدينية الناتجة عن الإيهان، ويُعدُّ الاحتساب في أي مجتمع إسلامي من وسائل انضباط المجتمع والحفاظ على قيم الأمة وهويتها الدينية، ولهذه الأهمية الكبرى يتحمل المحتسبون تبعات حسبتهم من الابتلاء وغيره.

أُشْتُهر الشيخ مثل غيره من الغيورين على العباد والبلاد بـ (الغيرة الشديدة)، وعُرف بالقوة في مزاولة شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما تميز عن بعض المحتسبين في هذه القوة وساندته مجموعته الاحتسابية من تلاميذه، وقد يكون لهذه القوة ما يبررها -في ذلك الوقت- حيث واقع التدين العام على مستوى الأفراد والدولة، لكن هذه الغيرة وقوة الاحتساب جلبت على الشيخ بعض المتاعب وبعض العداوات.

محمد الشيباني كان من المحبين للمطوِّع السلومي، والمُقدِّرين لمعروفه عليه في تعلُّم القرآن وقراءته وتلاوته ومما قال عنه: «المطوِّع صاحب نية خير لا يؤذي أحداً بالرغم من أن الأذية في سبيل الحق تلحقه ليلياً تقريباً، لكنه صابر، وكان محبوباً يزوره الناس المحبون له من كل مكان».

وقال عن صفاته: «المطوع رجلٌ مشهور بالطاعة والذكر والبساطة مع الناس، وكُلُّ يزوره لسمعته وطاعته لربه، وقد صبر على الأذى في سبيل نصرة الدين». كتب الشيخ عبدالله بن محمد الخليفة عن مجلس السلومي والحسبة والمحتسبين فقال: «لا تزال قهوة الشيخ عبدالله السلومي مفتوحة في الصباح والمساء بالرغم من أنه قد تجاوز الثهان والثهانين سنة، وقد ضعف سمعه وبصره، ولايزال مجلسه مفتوحاً للضيوف من الدعاة والمحتسبين وعامة الناس في فترة الصباح من شروق الشمس وطوال الضحى، يقصده من محبيه في الله كثيرٌ، يلتقون ويرى بعضهم بعضاً ويستفيدون من بعضهم أخباراً وعلماً، وأحياناً راحةً من عناء السفر، لقد خَرَّجَت قهوة أبي سليهان ومسجده مجموعة من المحتسبين من بين تلاميذه الذين درسوا عليه القرآن فكانت حسبة الشيخ عبدالله ومعه صالح بن مجاهد الخليفة وسليهان بن صالح الفهد الخليفة –رحمها الله– مضرب المثل في القوة والشدة والتي لم يرتضها أو يستوعب أهميتها بعض شباب بلدة (الشنانة) ولكنهم كانوا فئة محدودة، وقد أدرك كثير منهم –فيها بعد ذلك– أهمية الحسبة والاحتساب في الحهاية من الشرور والمنكرات، وبالنظر لعواقب الحسبة ونتائجها فقد كانت الشنانة –ولازالت بحمدلله بتعاون أهلها– مضرب المثل بين كثير من القرى والهجر في خلوها من المنكرات الظاهرة أو المظاهر السيئة، وهذا من ثمرات الحسبة والاحتساب التطوعي إضافة إلى صلاح أهلها، وفي ذلك درس وعبرة والنهي عن المنكر كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمَ خَيَرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعْرُوفِ والنهي عن المنكر كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمَ خَيَرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعْرُوفِ

كان الشيخ جريئاً قوياً في احتسابه، فلا فرق عنده في إنكار المنكر بين ما يتعلق بعامة الناس أو خاصتهم، حيث لا تأخذه في الله لومة لائم، ومن نهاذج ذلك -كها هو معلوم- (حفل الملك سعود) حينها زار الملك -رحمه الله- قرية الشنانة عام ١٣٧٩هه، وبادر معظم أهل القرية تقريباً بها فيهم الشيخ ومجموعته الاحتسابية بجمع مبالغ تكاليف حفل استقبال الملك، وكان الحفل نموذجاً للعمل التعاوني من الجميع، وعلى كل واحد أن يدفع (١٠٠) ريال في ذلك والتي رأى المطوع السلومي ومجموعته أن لا مكان لها باستقبال ولي الأمر، وأن هذه الفقرة منكر يجب إنكاره، وكان منظمو الحفل يتدربون قبله بليلة واحدة، ويُعدُّون الترتيبات والتدريبات لفقرات الغنائية الشعبية كهرباء مستأجرة لهذا الغرض في (حايط الرداحي) ابن خليفة في البلاعية، والتدريب

كان على مبكر فونات الحفل، ويذكر الوالد أنه بعد صلاة العشاء وعنده بعض أصحابه المحتسبين دخل عليه في قهوته أحد تلاميذه المحتسبين الغيورين وهو سليهان بن صالح الفهد الخليفة مستنكراً قائلاً: تسمع يا المطوع، كيف يصير هذا؟ مما دعا بعض تلاميذ الوالد -غفر الله لهم جميعاً- إلى التوجه العاجل لمقر الحفل وإنكار المنكر باليد والقوة مع منظمي الحفل من خلال إطفاء الكهرباء وإطفاء نار القهوة، ولكن المطوع السلومي الذي لحق بهم -حسب قوله- أنكر على أصحابه بعض تصرفاتهم وعمد بنفسه إلى من يمثلهم وأكبرهم سناً تقريباً وهو الخال على (الشر ايدة) الخليفة وحذَّره من عواقب الإصر ار على تلك الفقرة المختلف عليها، ونصحه بالتي هي أحسن لتلافي مفسدةٌ أكبر، فالتزم له بعدم اشتهال الحفل على أي شيء مختلف عليه -حسب قول الشيخ السلومي-، وقد تجاوب منظمو الحفل فيما بعد ذلك، وتم استبدال تلك الفقرة بفقرات فكاهية، وبغض النظر عن صحة أو خطأ هذا الاجتهاد من الشيخ السلومي ومجموعته الاحتسابية فقد التزم منظمو الحفل بما أرادته الإرادة الشرعية الدينية في القرية من قبل الجميع، والاستجابة لهؤلاء الغيورين هو الأمر الطبيعي، لأن حياة المجتمع من الطرفين قائمة على الالتزام بقيم الدين الإسلامي والعمل بتشريعاته الكبيرة والصغيرة، والدولة السعودية -حفظها الله بالإسلام- قائمة على البيعة على الكتاب والسنة وهي المرجعية الشرعية للحاكم والمحكوم في المسائل المتفق عليها والمختلف فيها (.).

والمهم في هذا أن غيرته فيها سبق جلبت له كثيراً من المتاعب والابتلاء الكثير، وقد لحق هذا الأذى المتعمد بعض المحتسبين معه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،

<sup>(</sup>١) القصة ذكرها المعني بالترجمة للمؤلف عدة مرات، كما أنها تتطابق مع رواية كل من العم صالح والعم عبدالرحمن أبناء سليهان السلومي، وكانوا من الحضور في مقر الحفل، والقصة معروفة لدى سكان وأهالي الشنانة المعاصرين لها.

كما لحق آخرين من الملازمين له في حفظ القرآن، وما سبق يعكس مدى التدافع بين الطرفين وردود الفعل تجاه غيرة الشيخ وأصحابه من المجموعة الاحتسابية واجتهاداتهم.

ومما قوَّى دوره الاحتسابي نتائج التحقيقات المتكررة معه، التي أثبتت للجميع بحمد الله ولاء الشيخ لدينه ودعوته، ونصحه لولاة أمره، وقد تجاوز هو ومجموعته الاحتسابية من رجال عائلة الخليفة الكثير من الدعاوى والشكاوى الكيدية بها عُرف عنهم من إخلاص وصدق، إضافة إلى سلاح الدعاء والتضرع لربه سراً وجهراً.

لقد أكمل الشيخ وتلامذته نقص دور رجال الحسبة الرسمية في القرية شعوراً منهم بتقصيرهم في بعض ما يجب عليهم من إحياء شعيرة الأمر بالمعروف وإنكار المنكر بقوة في حالة وجوده وهي محدودة –بحمدلله– في القرية وغيرها من القرى المجاورة، لكن المنكر الصغير في ذلك الزمن كان كبيراً عند أهل الغيرة، كما أنه كذلك عند السلطة الإدارية والقضائية، حيث طبيعة المجتمع المحافظ المتدين يتضح فيه أي منكر، فالمنكرات الصغيرة في المجتمعات النظيفة والمحافظة كالنكت السوداء على الثوب الأبيض<sup>(1)</sup>.

وقد تقدم الشيخ (للسلطة القضائية)<sup>(٢)</sup> بالتبليغ أكثر من مرة عن تقصير بعض رجال الحسبة الرسميين بدورهم، -كما هو معلوم- كما وجَّه ونشَّط مجموعة من الأخيار في المجتمع معه بهذا الاحتساب أحياناً وبدونهم أحياناً أخرى، وكان هؤلاء المحتسبون من داخل الشنانة، ومن عائلة الخليفة تحديداً.

<sup>(</sup>١) عن قيمة الحسبة لدى المجتمع والدولة يلاحظ الخطاب الموجه من الحاكم الإداري أمير الرس إلى جماعة الشنانة والمطية كأنموذج، انظر عنه: كتاب ترجمة: (سليهان بن ناصر السلومي –الشخيصة والرسالة– دور المطوعين في الوحدة الفكرية) المبحث الرابع، وكان عبدالله السلومي لا يتجاوز عمره الخامسة تقريباً.
(٢) وكانت تلك الشكوى على فضيلة الشيخ محمد بن عبدالله الصغير قاضي محكمة الرس.

التلازم بين الحسبة والابتلاء:

وعن الابتلاء وتلازمه مع الحسبة فقد حدثت مع السلومي حادثة ذكرها كثير من الناس، وهي (حادثة اعتداء) معروفة عند عائلة السلومي وكثير من عوائل الشنانة (الجديدة)، وذلك حينا اعتدى عليه مجموعة من أفراد إحدى العائلات المجاورة لمنزله، وأوسعوه ضرباً مجتمعين عند باب منزلهم بسبب إنكاره عليهم رفع صوت الأغابي وإيذاء الجيران، ففي ذلك مجاهرة وأذية بالمنكر، وقدَّم شكواه إلى الله في أمر نفسه، لكنه قدَّم الشكوى للجهات الرسمية المعنية وهي هيئة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وقد فصَّل في خطابه هذا القصة كاملةً وذلك بتاريخ: • ٣/ ١٢/ ١٣٩٧ هـ، ولكن الأمر الذي يتطلب التوقف والدرس والعبرة أن هذه العائلة ذاتها أصيبت لهم إحدى البنات مساء ذلك اليوم بمرض نفسي، وفزعوا إليه للقراءة عليها، ولبَّى طلبهم وجاء إليهم في منزلهم، والشيخ بهذا السلوك قد تمثل بقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عَفَ اوَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى أَللَّهِ ﴾ (الشورى: ٤٠). وقوله تعالى: ﴿ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَذَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيهُ أَنَا وَمَا يُلَقَّنِهَا إِلَا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّنُهَا إِلَا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾ (فصلت: ٥٥). ومن المهم تدوينه عن هذه القصة ودروسها أن هذه الأسرة توقفت من نفسها عن المجاهرة بالمنكر سابق الذكر بعد هذا السلوك الذي لا يتحمله أو يلتزم به إلا صابرٌ محتسبٌ صاحب حظ عظيم.

يقول محمد المجاهد الخليفة عن القصة السابقة: «له موقف عجيب يجب أن يسجله التاريخ حيث إنه سمع صوت المعازف والأغاني في بعض البيوت فذهب إليهم كعادته ينكر عليهم بالحكمة والموعظة الحسنة، فها كان من أهل البيت (المرأة وبناتها) إلا أن خرجن عليه ونلن منه ضرباً مبرحاً، فلم ينتقم لنفسه بل صبر واحتسب وقال: (إنا لله وإنا إليه راجعون)، فرجع إلى بيته، وفي آخر ذلك اليوم نفسه قدَّر الله على بعض بنات هذا البيت اللائي ضربن الشيخ فمرضت مرضا اضطروا بسببه أن يطلبوا نجدة الشيخ فجاءوا يركضون إلى الشيخ فها كان منه -حفظه الله- إلاَّ أن خرج إليهم وأتى إلى بيتهم بكل سرور ورحابة صدر -لأن أمره لله نحسبه كذلك والله حسيبه- فرقى المريضة منهن الرقية الشرعية حتى شفاها الله، ولا يزالون خجلين من صنيعهم بالشيخ مع كرمه لهم ودفعه السيئة بالحسنة معهم».

ووقف ضد رغبات (قلة من الشباب) وأهوائهم المتأثرة ببعض الأفكار الوافدة، أو العادات السيئة ممن كانوا أحياناً يهارسون بعض الأخلاق المنافية لقيم المجتمع النظيف أو ما اعتاد عليه هذا المجتمع المحافظ.

ولحقه كما لحق بعض مجموعته الاحتسابية من رجال الخليفة الأوفياء كثير من الأذى من بعض الشباب، لكن ذلك كان من قلة لا يمثلون أسر وبيوت الشنانة، ولا رغبات أولياء أمورهم الأخيار أبناء الأخيار، حيث كان الشيخ (المطوع) يقف ضد الخطأ أو المنكر وليس ضد أشخاص معينين.

قلت: لازلت أذكر وعمري لم يتجاوز الخامسة عشر بعد أن خرجنا من المسجد في إحدى ليالي التهجد في العشر الأواخر من رمضان المبارك، وكان والدي في الأربعينات من عمره، ووجد معظم المصلين ومنهم القادمون من خارج القرية لصلاة التهجد (المنشورات المطبوعة) بالآلة الكاتبة -آنذاك- وقد كانت مصورة وموزعة سراً في بعض المواقع من قريتنا، وفيها تهديد بالقتل للشيخ بسبب حسبته، وكانت القرية في ظلام دامس لم تصل إليها آنذاك خدمة الكهرباء.

وكان من صور الابتلاء أن تعمَّد أحد خصوم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلى تقمص شخصية الشيخ في (برنامج إذاعي) شهير ذلك الوقت مما يطلبه المستمعون ليقدم إهداءه لبعض الأغاني إلى مؤذن مسجده أو مجموعةٍ من رواد مسجده وقهوته، أو ممن حفظ القرآن على يده لتكون سخرية هؤلاء وأصحابهم بالشيخ والمحتسبين معه من تلاميذه، وقد كان –رحمه الله– يردد

126

على أصحابه ورواد قهوته القول المأثور: (كُلُّ أُمَّتي معافى إلا المجاهرين) وذلك إيهاناً منه بأن وجود المنكرات شيء طبيعي في جميع المجتمعات عبر تاريخ الأمة الإسلامية، لكن أكبر من المنكر ذاته هو المجاهرة به مع عدم الإنكار، وفي الغالب أن المجاهرة ناتجة من قلة الإنكار أو عدمه، وكان مما يردده (المنكر لابد أن يُنكر حتى لو لم يزول ذلك المنكر) إيهاناً من الشيخ بأن عدم الإنكار بحد ذاته يُحوِّل المنكر إلى معروف أو واقع مألوف، ويؤكد بأن إحياء هذه الشعيرة مقصود بذاته أحياناً كثيرة، وليس بالضرورة أن تكون تلك الشعيرة مقصودة بنتائجها، لقد قام الشيخ (بكسر جهاز راديو) أحد الشباب رمياً بالأرض حيث كان يخرج به عند باب منزله المجاور للمسجد ويؤذى المسجد ورواده، وكان تصرف الشيخ وقتها قضية من القضايا المثيرة عند بعض الناس، وأشيع أن الشيخ ضد الراديو، والحقيقة أنه ضد الأذية والمجاهرة بالمعصية، كما أن إعلان الأذى (المنكر) على المسجد ورواده غير مقبول شرعاً وعقلاً، وكان الإنكار في هذا الحدث وغيره على كل من يرفع أصوات الأغاني أحياناً من بعض شباب بيوت القرية وهم قلة، وقد كان سكان قرى الشنانة من الأخيار الصالحين المتعاونين.

وأقول تعليقاً: هذه العادة السيئة (إسماع الآخرين أو إزعاجهم بالأغاني أو غيرها) عند بعض المجتمعات العربية أو بعض المجتمعات الإسلامية تتنافى مع قيم الدين الإسلامي وتوجيهاته، فلا يجوز –حسب الشريعة الإسلامية- إزعاج الجار بصوت القرآن فكيف بغيره؟ وذلك بغض النظر عن جانب الحرام والحلال، وبلغة العصر يُعدُّ هذا الإزعاج بهذه الصورة نوعاً من أنواع انتهاك حقوق الإنسان حسب القوانين والقيم الإنسانية وقوانينها الحديثة أو المحدثة.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد، باب النهي عن هتك الإنسان ستر نفسه، رقم (۲۹۹۰)، بيت الأفكار الدولية للنشر، عام ۱٤۱۹هـ ص١١٩٧.

يقول إمام جامع الشنانة محمد المجاهد الخليفة عن احتساب شيخه وما لازمه من ابتلاء: «وهو دائماً له مواقف عجيبة مع المناوئين ينصره الله عليهم، ومشت الأيام حتى عرفوا أنهم يعيشون في سراب وتسويل من الشيطان، فمن هداه الله منهم عرفوا الحق فأصبحوا يثنون على الشيخ الثناء العظيم بعد أن كانوا مناوئين له. وهذا من فضل الله عليه بدخوله تحت قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَهُ يُدَفِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً

وأقول: بسبب قوة المطوع في الاحتساب كان ابتلاؤه أشد من غيره من الغيورين فقد أقيمت عليه (الدعاوى القضائية) وبعض الشكاوى الكيدية من بعض الخصوم، لكن القضاء عرف نزاهة العمل الاحتسابي ومقاصده عند الشيخ المطوع السلومي وذلك في كل القضايا فلم يدينه القضاء ولا مرة واحدة، وكان للمطوع مكانة معتبرة لدى معظم الجهات الرسمية، فقد خاطب مراراً وتكراراً رئيس هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الرس بعدة خطابات، بل واحتسب على أعضاء الهيئة في بعض تقصيرهم عن دورهم في الشنانة، كما خاطبه رئيس الهيئة الشيخ عبدالرحمن بن صالح الرشيد –رحمه الله– ببعض الخطابات ومزوداً له ببعض صور مخاطبة الهيئة للمحكمة بخصوص بعض القضايا كما في الخطاب الصادر رئيس هيئات الرس إلى المطوع نفسه بتاريخ: ١٠/ ١/ ١٩ هم وكما في الخطاب الصادر من رئيس هيئات الرس إلى الملوع نفسه بتاريخ: ١٠/ ١/ ١/ ٥٩ هم، وفيه: «مقدرين الملحق رقم (١٣) (أ) و(ب)].

وقد ذكر لي شيخي أكثر من مرة -وربها لإخواني- عن أثر (الدعاء والتضرع) إلى الله سراً، وأن العاقبة للمتقين، والمهم أن يكون الإنسان على الطريق الصحيح كها كان يقول ويكرر، وفي هذا المقام يقول الشيخ: «كثرت الشكاوى الكيدية عليَّ من بعض المبطلين، وفي إحدى المرات وأكثرها ضراوة وتجمعاً تكالب جمع من الناس

في إحدى تلك الشكاوي، وحضر أحد أئمة المساجد مع أصحاب الشكوي إلى المحكمة مما جعل القاضي الشيخ محمد بن عبدالله الصغير ينهره قائلاً له: حتى أنت تأتي لمثل هذه الشكاوي، فخرج الإمام من المحكمة خجلاً». يقول الشيخ: «وكون أهل الدعوى لم يجتمعوا عند القاضي جميعاً حسب الوقت كان مدعاة لى أن أتسلل من المحكمة وأتجه إلى أقرب مسجد لها، فدخلت في قسم الخلوة الطينية من المسجد المجاور، وقضيت حوالي ساعتين ساجداً وراكعاً ومتضرعاً إلى الله في الضحي، وكان من دعائي وقد شعرت بالظلم: «اللهم اكفني شر هؤلاء الخصوم واجعلها بينهم، منهم وفيهم»، وكنت أكررها عشرات المرات وأنا ساجد، ثم ذهبت إلى المحكمة لتكون الجلسة مع القاضي أمام الخصوم، وقد حكم القاضي كالمعتاد بصرف النظر عن الدعوى، لكن الحدث المهم أن هذا التكالب ورفع الدعاوى والشكاوي التي طال مداها قد انتهت إلى غير رجعة حينها ابتلى الله بعض هؤلاء بقضية منهم وفيهم أشغلتهم بأنفسهم، فيقول معلقاً: «أدركت أن الله استجاب الدعاء، وقد بلغ أثره، وأنه قد تحقق فعلاً وواقعاً، فدعاء المظلوم ليس بينه وبين الله حجاب كما قال المصطفى ﷺ»، وكرر الشيخ في هذا المقام تعليقاً على هذه القصة بما هو أكبر منها، حينها استشهد بقول ابن تيمية عن أثار العدل والظلم في حياة الأمم والدول: «إنَّ الله ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة» (() يقول فكيف بالمسلم المظلوم! ولاشك أن الشيخ قد وطَّن نفسه على قبول نتائج الحسبة والاحتساب حيث يتمثل كثيراً بقول ابن تيمية عن أنسه بربه ونعمة الله عليه بلذة مناجاته لربه، وحلاوة خلوته حينها سُجن بالقلعة بسبب حسد خصومه خاصةً من بعض العلماء الذين خالفهم في بعض القضايا فآذوه حتى أن الحكام في زمنه اعتذروا منه مُرجِعينَ ذلك

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله ٢٨/ ٦٣.

إلى حسد أقرانه، وكان ابن تيمية يردد قول الله تعالى: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَمَّهُ بَاطِنَهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَنِهِ مُرْمِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ (الحديد: ١٣)، وقد قال ابن تيمية: «والله لو ملؤوا هذه القلعة ذهباً ما كافأتهم على ما صنعوا بي، أو قال ما جزيتهم على ما تسببوا لي فيه من الخير، المحبوس من حبس قلبه عن الله، ماذا يفعل بي أعدائي؟ أنا جنتي وبستاني في صدري إن حبسي خلوة بربي، وقتلي شهادة، وإخراجي من أرضى سياحة»<sup>(1)</sup>.

ومن احتسابه المعهود واجتهاده وغيرته أنه خاطب أولي الأمر من العلماء في إحدى القضايا الشائكة لمعرفة المتهم فيها، والتي لم تنكشف فيها الحقيقة، والمهم في هذا المقام -بغض النظر عن صحة الاتهام من عدمه لهؤلاء - أن غيرته دفعته للكتابة لسماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتي عام المملكة العربية السعودية -رحمه الله - وقتئذ عن هذه القضية، وكان مما كتب لسماحة المفتي وأكسب القضية بُعداً آخر، بل بُعداً أمنياً قوله في الخطاب: «وهؤلاء مرتكبي هذا المنكر الشنيع بهذا الفعل أرادوا الانتقام من الحسبة ورجالها، وليست شهواتهم هي الدافع طم، وهم مع هذا أبناؤنا وفلذات أكبادنا، والحق أحب إلينا وأوجب» -على حد قوله - وتبقى هذه القضية موطن اجتهاد كحال أي غيور - يجتهد ويصيب ويخطىء - ليكون لكل مجتهد أخطأ في اجتهاده أجر الاجتهاد.

## الاحتساب صمام أمان:

أقول معلقاً على ما سبق: إن هذه النهاذج اليسيرة من أعمال الحسبة والاحتساب تؤكد تلازم الابتلاء مع الاحتساب، كما تؤكد على أهمية الاحتساب من الصغير والكبير والذكر والأنثى باختلاف في درجات الاحتساب، فالنتائج المنظورة

١٤٩

<sup>(</sup>١) انظر ابن القيم الجوزية: الوابل الصيب من الكلم الطيب، دار الحديث، القاهرة- مصر، ص ٤٤، ص٥٩ كما نقله عنه الحافظ ابن رجب في، ذيل طبقات الحنابلة ج ٢، ص ٤٠٢.

وتحقيق المقاصد الشرعية تُثبت أن إعلاء شعيرة الاحتساب تحقق المصلحة العامة، وتكشف عن وهمية الخلط المصنوع من بعض الفئات الفكرية أو الدعوية التي ابتليت بها أمة الإسلام، والذين يزعمون أن الاحتساب على مؤسسات الحكومة أو بعض رموزها فيه إثارة (فتنة)، وخروج على الحاكم، أو تأليب عليه، بل إن الاحتساب وخاصةً الاحتساب السياسي يدفع البلاء والفتن ويخفف الاحتقان بين الحاكم والمحكوم، إضافة لكونه عبادة وشريعة.

فالقراءة من التاريخ عن سلف الأمة من العلماء الصادقين المخلصين المحتسبين تكشف أن الناصح الحقيقي للحاكم ولي الأمر هو من يصدق معه بقول الحقيقية والصدع بالحق وذلك لمصلحة الحاكم والمحكوم على حد سواء، فلا يكذب أو يجامل على حساب الحقيقة أو يقول غيرها، بل الناصح الحقيقي من يقوم بالاحتساب على كل عمل خاطيء أو أداء حكومي غير صحيح، وأهداف هذا الاحتساب الشرعي ومآلاته هو ما تتشدق به في العصر الحاضر كثير من المؤسسات غير الحكومية المعنية بالشفافية الدولية، ومثيلاتها المعنية بالرقابة على الحومات وفسادها الإداري والمالي، ومؤسسات الرقابة المعنية بتطبيقات القوانين والحقوق، وكشف المخالفات القانونية في انتهاكات حقوق الإنسان، أو حقوق الرأة وغير ذلك (ولله في خلقه شؤون).

والشيخ بدوره الاحتسابي مثل غيره من رواد الحسبة يُعدُّون بتوازنهم صمام أمان وتوازن بين وجوب إنكار المنكر كبيراً أو صغيراً، وبين التأليب والخروج أو إثارة الفتن، وقد عُرف عنه خاصةً في الفترات المتأخرة تقديم المشورة والنصح لبعض من فَكَر بالجهاد في بعض مواقعه بعدم الذهاب، والاكتفاء بجهاد الكلمة وجهاد الحسبة وجهاد النفس ومقاومة التغريب وغيرها من صور الجهاد. وفي هذا المقام يحسن التأكيد والإشارة إلى وجوب تصحيح بعض الصورة الذهنية الخاطئة عند بعض الناس عن قوة بعض المحتسبين أو المطاوعة بدون مبرر -كما سبق. ٥

لا شك أن المجتمع السعودي في تلك الفترة من التاريخ كان قوي الالتزام بأحكام الدين، ولذلك وجد ما قد يمكن وصفه بالشدة والتشدد عند كل مطوِّع آنذاك حسب ما يقال بتعبيرات اليوم، ووصفها بالقوة قد يكون أنسب، والمطوِّع عبدالله السلومي من هؤلاء، وذلك بحكم البيئة الدينية للمجتمع والإرادة السياسية للدولة آنذاك، وقد يكون التشدد أو القوة في الإنكار ناتج عن ردود الفعل تجاه جهل بعض الناس ببعض أمور الدين لاسيا ما صحب ذلك من العناد والإصر ار من قبل بعض الشباب على رفض بعض جهود المطوعين والمحتسبين، خاصة أن ذلك كان في ظل ترويج أو رواج بعض الأفكار الاقليمية آنذاك كالناصرية والاشتراكية وغيرهما.

علمه ودعوته وفقهه: إذا كان ما سبق عن حسبة الشيخ واحتسابه فمن المهم معرفة قواعده الشرعية في ذلك من العلم والدعوة والفقه، ومن ذلك أنه تربَّى على يدِ والده وحفظ معظم القرآن في شبابه، وأكمله فيا بعد ذلك، واستفاد من صفات أبيه الواعظ المرشد، كما تعلم منه بعض العلوم الشرعية والفقهية، وقد درَّبه على الأذان وقراءة الحديث على جماعة المسجد قبل أن يخط شاربه – حسب قول الشيخ عبدالله عن نفسه – ثم درَّبه والده لخلافته في الإمامة، وكان يخلُف والده بإمامة المصلين أحياناً وهو لم يتجاوز الرابعة عشر من عمره في مسجد البلاعية بالشنانة، ثم أصبح إماماً للناس في مسجد الجُديَّدة بالشنانة فيا بعد ذلك طوال سنوات عمره حتى أُقعِد من المرض المحاورة لأداء صلاة التراويح والتهجد، وهذا المسجد الأخير أسسه وبناه بيده مع معاعة المسجد، وقد عاش الشيخ كغيرة من الناس في ذلك الزمن حياة الكفاف، وتعلم من والده حب العلم الشرعي ومطالعة الكتب النافعة بمجهوده الشخصي، واقتنى الكتب العلمية بمكتبة خاصة به داخل قهوته الطينية وفي مدخلها، وكان يُسمى المدخل (المُجبب)، والشيخ عبدالله بأفعاله وأقواله وعلمه داعية للخير كها عُرف عنه، وقد تتلمذ على كتب ابن تيمية وابن القيم –رحمهها الله – فأكسبته كتب الشيخين الدراية قبل الرواية، ويكثر من ترديد مقولة أحد السلف: «ليس العلم بكثرة الرواية وإنها العلم الخشية والورع»<sup>(۱)</sup>، ويردد كثيراً أن تقوى الله تزيد من العلم كها قال تعالى: ﴿ وَٱتَّقُوا ٱللَّهُ وَيُعَكِم مُكُم ٱللَّهُ وَٱللَّهُ بِحُلِ شَيْءٍ عَلِيم ﴾ (البقرة: ٢٨٢)، وكان يقول: «الذي لا يستفيد من علم وكتب ابن تيمية وابن القيم ممن جاء بعدهما لا أعتبره عالماً».

وقد قرأ الشيخ كثيراً في كتب أحفاد الشيخ محمد بن عبدالوهاب – رحمهم الله – كما سبق – خاصة العقيدة وشر وحاتها، ومن أهمها كتاب (التوحيد) والذي كان يقرؤه مع تلاميذه ومجموعته الاحتسابية، وقد رأيته بنفسي وكنت أجلس معه في القهوة ومع تلاميذه ومحموعته الاحتسابية، وقد رأيته بنفسي وكنت أجلس معه في القهوة الثلاثة) و(القواعد الأربع) حيث كان يُحفِّظها ويُسمِّع لتلاميذه في قهوته حوالي عام ١٣٨٠هـ كما رأيت شرح الشيخ لتلاميذه كيف يحفظون سورة الرحمن وقد استصعبوا حفظها فشرح لهم وكان مما قاله لهم: «إن تصور موضوعات السورة وترتيب تلك الموضوعات والآيات في نفسك فقط كاف لحفظها، بل إن هذه السورة أسهل من غيرها»، إضافة إلى أنه قرأ وأُعجب بتفسير الشيخ عبدالرحمن منه الكثير، وكان من وصفه لكلامه وتفسيره بأنه كلام كبير وقوي قوله عنه بالعامية: «كلامه قوي يُزلزل مثل (الدركترات)» كناية عن القوة، ويصفه أنه سابقُ لزمانه، لاسيما في كشف المخطات اليهودية والماسونية.

<sup>(</sup>١) وهذه العبارة من المأثور عن ابن القيم، انظر: كتابه الفوائد، طبعة ٣، ص ١٨٥ دار اليقين.

تأثر الشيخ بأفكار ابن تيمية وابن القيم واكتسب منها حرية التفكير، ونبذ التعصب المذهبي، كما استفاد من منهج الاستدلال عندهما، فكان له الأثر الواضح على شخصيته العلمية، وأكسبته المطالعة الكبيرة لكتب الشيخين روح العزة والكرامة والفأل بانتصار هذا الدين والتميز للمسلم بالولاء والبراء، كما اكتسب من كتب الشيخين روح التجديد مما جعله يستوعب الأفكار المتغيرة والجديدة للأجيال كباراً وصغاراً شيباً وشباباً، بل إنه بهذه القراءات أصبح يتمتع بروح الشباب ويمتِّعهم في آرائه ورؤاه رغم شيخوخته، وهذا ما عرفه الجميع عنه، وذكر ذلك بعض من كتب عنه.

كثرة مطالعته وقراءته في كتب الشيخين جعلته يفرق بين أسلوب الشيخ ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، فلو قرأ عليه أحد نصاً لأحدهما لقال أنه لفلان وليس لفلان، بل كان يقول: إذا أردت شروحات كتب ابن تيمية فابحث عنها عند ابن القيم. ومن إعجابه الشديد بشخصية ابن تيمية العلمية قوله عنه: «ابن تيمية عنده فراسة عظيمة لدرجة تجعل القاريء لبعض تفاؤلاته، وقوة يقينه خاصة في مجال انتصار وكثيراً ما يذكر شيخنا السلومي عن شيخه ابن القيم قوله: «نأتي إلى ابن تيمية ونحن محزونون، وإذا دخلنا عليه انشرحت صدرونا»<sup>(()</sup> ولاشك أن ذلك بسبب الفأل والإيهان واليقين، ويقول الشيخ ابن تيمية يستدل بشيء على شيء ويبنى على ذلك قواعد وأصول فقهية ومعرفية».

وقاق معجب بابل العيم وببباعران في عملوف المعلم والمعرف، ويرداد إغجابه من تأليفه لبعض كتبه وهو في غير دار قرار، حيث ألَّف وكَتَبَ (زاد المعاد) وهو مسافر بطريقه بين الشام والحجاز واعتبره زاد مسافر، وتأليفه كتاب (مفتاح دار

<sup>(</sup>١) انظر: ابن القيم، الوابل الصيب من الكلم الطيب. فوائد الذكر: الرابعة والثلاثون، ص (٦٧). ومدارج السالكين جـ1/ ٤٥٤، ٤٥٤.

السعادة) فترة إقامته بالحرم المكي، وهو جزاءان، ويَذكُر عن ابن القيم أنه ألَفَ وكَتَبَ الكتاب الأخير دون مراجع، إلى أن قال عن ابن تيمية وابن القيم: «وبركة الوقت عند هؤلاء أمر واضح وجلي».

وكان من المعجبين جداً بتأصيل الشيخ محمد بن عثيمين -رحمه الله- خاصة في القضايا الفقهية ومنهج الاستدلال وتأصيل المسائل الفقهية بالأدلة، وقال عنه: «ليس مثله أحد بالعلم»، إضافة إلى استفادته مما عرف عن الشيخ ابن باز -رحمه الله- من تقديم الدليل على نصوص الفقهاء وما صحب ذلك من منهج الاستدلال عند الشيخ ابن باز من أمور التيسير في كثير من المسائل الفقهية، ويذكر السلومي أن الشيخين استفادا كثيراً من كتب ابن تيمية<sup>(1)</sup>.

وبهذه البضاعة العلمية كان الشيخ مفتياً في قريته لعامة الناس، ولكل من يستفتيه في أمور العبادة وفقه الحياة اليومية للناس، فلم يكن فقيهاً متميزاً أو عالماً مشهوراً ولكنه عارف بمسائل الدين التي يحتاج إليها عامة الناس، وكان مستوعباً بشكل أكبر الواقع المحيط بالعالم الإسلامي، وواقع الإسلام والمسلمين، فقد كان يَقرأ أو يُقرأ عليه في مجلة البيان كنموذج لمصادره العلمية عن فهم الواقع، ويستمتع ببعض مقالاتها، ولم يكن الشيخ معزولاً عن الواقع الذي كان لا يُتابعه من خلال صحف يومية أو نشرات إخبارية، ولكن من خلال رواد قهوته صباحاً ومساء من كل الطبقات ومن كل مكان، ويقول عن نفسه: «مكفيين هذا الأمر، تجينا الأخبار دون أن نبحث عنها فلا داعي أن نشغل أنفسنا».

كتب الله للشيخ من الأسباب والأسفار ما زاد من رصيده المعرفي وهذا ما ساعده على فهم بعض جوانب التاريخ والعقائد، فقد أُصيب في إحدى عينيه بمرحلة

<sup>(</sup>١) يلاحظ انتفاع الأمة الإسلامية بجهود العالمين الجليلين الفقيهين الشيخ عبدالعزيز بن باز رائد التيسير والشيخ محمد بن عثيمين رائد التأصيل بمنهجها العلمي التجديدي في الاستدلال الفقهي وعلم الرواية والسند –رحم الله الجميع– .

مبكرة من عمره، وسافر وعمره حوالي (٤٩) سنة لعلاج عينيه إلى مستشفى (خليلي بشراز) في دولة (إيران) بصحبة أخيه عبدالرحمن وذلك عام١٣٩٤هـ، ومما أذكره عن تلك الرحلة أن والدنا وشيخنا رجع وقد أصفرَّ وجهه وتغير لونه ونقص وزنه بشكل ملحوظ، ويذكر عن نفسه أنه لم يستطع نفسياً تناول الأكل الإيراني آنذاك رغم نظافته الظاهرة -كما قال عن نفسه- وكما تحدث به مرافقه. ثم سافر بعد ذلك إلى دولة أسبانيا (الأندلس السليبة) مرتين بعد تجاوز عمره الخمسين عاماً وذلك لعلاج عينيه، وكان السفر الأول عام١٣٩٨هـ مروراً بطنجة والدار البيضاء من دولة المغرب برفقة ابنه سليمان، كما كانت الرحلة الثانية عام١٣٩٩هـ برفقة ابنه محمد مروراً بإيطاليا ذهاباً ورجوعاً عن طريق جنيف في سويسرا وذلك للعلاج في مستشفى باراكير في مدينة برشلونة بإسبانيا، وزار خلال تلك الرحلات قرطبة وقصورها، وغرناطة ومساجدها ورأى بنفسه كيف تحول مسجد (قرطبة) إلى كنائس وأجر اس بأركان المسجد الأربعة، ورأى وسمع أجراس الكنائس تدق فيها وردد (إنا لله وإنا إليه راجعون) (حسبنا الله ونعم الوكيل)، كما رأى فيها بعض كتابات وزخرفة وحضارة المسلمين، واستوقفته كثيراً الكتابات المكررة في القصور الأثرية للحكام المسلمين في الأندلس الذين فرَّطوا بالدين ففقدوا الدنيا –كما قال– ولقد رأى ما يعطى العبرة والدروس عن أسباب زوال الدول والحكومات، ومن أهمها التخلي عن ما قامت عليه وتأسست به بل وتوحدت عليه، وكيف كان مآلها حينها تفككت إلى دويلات ملوك الطوائف، والعبرة تزداد حينها كان يرى ويتأمل ذلك الخط العربي الأندلسي المكرريزيِّن معظم أسقف قصور الملوك (لا غالب إلا الله)!!، وقد اكتسب كثيراً

المكرر يزيِّن معظم أسقف قصور الملوك (لا غالب إلا الله)!!، وقد اكتسب كثيرا من المعرفة في تلك الأسفار -لاسيما أنه دقيق الملاحظة- وما يصاحبها عادة من احتكاكٍ بثقافات أخرى وأمم متنوعة أضافت عنده رصيداً جيداً من الوعي كما منحته سعةً في الأفق، ودراية في واقع الأمم والدول.

لفتاته العلمية:

رحم الله شيخنا ومربينا، وغفر الله لنا تقصيرنا في تدوين لفتات الشيخ العلمية التي لا يمكن إحصاؤها أو حصرها، وقد مضى زمن من الدهر لم نعرف قدر تدوين تلك اللفتات التي تبني العقول والأفكار، والتي تعجز كثير من دورات التدريب أن تُقدمها، أو بعض المدارس أن تربى عليها –حسب قناعتى الشخصية–.

وهنا أعلن -مع إخواني- عجزنا عن تدوين أو صياغة كثير من تلك اللفتات أو الملاحظات العلمية الصادرة من مربينا وشيخنا، وقد اكتفيت هنا بكتابة القليل منها كنهاذج وإشارات، ومنها ما كان يردده على مسامع أبنائه وتلاميذه وزوار قهوته وروادها، وقد تكون هذه اللفتات أو التنبيهات لا جديد فيها لبعض الناس، لكنَّ الأهمية فيها إسقاطها على الواقع أو إسقاط الواقع عليها وما في ذلك من تربية على صناعة التفكير واستقلاليته.

وبهذه المناسبة أسجِّل -بصفتي مؤلفاً وباحثاً في هذه الترجة - ندمي الكبير بعدم التفرغ سابقاً لتدوين لفتات الشيخ العلمية وتنبيهاته المعرفية وما فيهما من مضامين إصلاحية وتوجيهات وإرشادات، ولعل هذا التقصير يكون درساً وعبرةً لمن يهمه أمر تدوين التاريخ الاجتهاعي، لقد كانت هذه التنبيهات واللفتات عند الشيخ ناتجة عن تتلمذه على والده إضافةً إلى جهده الذاتي بقراءته من كتب بعض العلماء، ومن أبرزهم ابن تيمية وابن القيم ومحمد بن عبدالوهاب وأحفاده، كما أنها نتاج تتلمذه على كتب الشيخ عبدالرحمن بن سعدي وكان معجباً بسعة أفقه وعلمه، وقرأ متأخراً لابن باز وابن عثيمين، وهو بما سبق مع إهده وكرمه وخيريَّته ودوره البارز في الدعوة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كان رمزاً دعوياً خيرياً يقصده الناس فرسالته وأمثاله تتكامل مع جهود العلماء كما تتكامل جهود العلماء والدعاة مع أدوار المؤسسات الحكومية التعليمية

فمن لفتاته العلمية على سبيل المثال تنبيهاته عن خطورة (الشرك الخفي) فالشيخ كان يردد على مسامع الجميع حديث الرسول ﷺ: «تعس عبد الدينار تعس عبد الدرهم تعس عبد الخميصة...» (^)، مبيناً وموضحاً أن عبودية الدينار والدرهم أو المال ليس معناها السجود والركوع لها، بل إن العبودية المقصودة في ذلك أخطر، فمثلاً توحيد الألوهية لا يتحقق إلا بالولاء والبراء، ومن الموالاة والمعاداة فيها بين الناس ما هو واقع عند بعضهم من أجل الدرهم والدينار أو الخميصة، فالحب والبغض بين الناس من أجل هذه الأشياء فقط هو نوع من العبادة والتقديس، وقد يكون نوعا من الشرك بل وقد يكون أخطر من شرك الأموات لأن المال ظاهره النفع والضر وليس كالأموات -كفانا الله شر المال- كما كان يقول: ومثل ذلك شرك الأحياء فهو أخطر من شرك الأموات، وأخطر منه تعظيم الأحياء وطاعتهم المطلقة لأنها تدخل في شرك الطاعة، لافتاً انتباه الحضور إلى معانٍ قد تغيب عن كثير من الناس في مفاهيم التوحيد وما يتلازم معه من الولاء والبراء، وهذا -حسب قوله- لا يتعارض مع القول المأثور: «نِعمَ المال الصالح عند الرجل الصالح»(") لكن المذموم عبودية الدنيا والمال، وأن يكون المال هدفاً وغاية وليس وسىلة.

ومن لفتاته العلمية تعليقه على حديث (علامات الساعة) المشهور وفيه: «... أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاة، يتطاولون في البنيان»"، يقول الشيخ المطوع: «ألا يلاحظ أن بعض مفاهيم هذا الحديث قد وقعت في زمننا -والله أعلم-؟ ألا يلاحظ أن الأَمَة قد ولدت ربَّتها، وهذا أمر مشاهد ومحسوس، ومن ذلك أن القيادة والأمر والنهي في معظم البيوت أصبح للأطفال والبنين والبنات؟ وليس للآباء والأمهات، ومن المظاهر الجلية لذلك ما يراه كل عاقل عن الموجِّه الحقيقي للعطلات الأسبوعية والموسمية، وكيف أن الأولاد أصبحوا هم المحددين لوجهاتها!! بل كثير من هؤلاء الأبناء يحددون بعض أمور حياة أمهاتهم وآبائهم!!، ولعل هذا من مفاهيم الحديث السابق».

أمَّا العلامة الأخرى من علامات الساعة وهي التطاول في البنيان فكان يقول عنها: «إن نظرةً إلى بعض قرى البادية وقصور وفلل وبيوت بعضهم كافية لتحقق هذا الأمر على أرض الواقع».

ومثل ذلك قال فيما يتعلق ب (نطق الرويبضة)<sup>()</sup> وكيف أصبح هذا أمراً محسوساً ولاسيما في بعض وسائل الإعلام خاصةً الصحافة، ومن العلامات ما ورد عن ما يتعلق في سيادة الجهال (وإسناد الأمر إلى غير أهله)<sup>()</sup> كعلامة من علامات الساعة، وهذا أمر مشاهد، وتعيشه أمة الإسلام على مستوى الحكومات والشعوب -كما كان يقول-.

وفي هذا الصدد يُكرر أن أحاديث علامات الساعة الصغرى وقع معظمها بلا شك ولا ريب، وصاحب البصيرة يدرك هذا، ويبقى أن تنفرط -على حد قوله-علامات الساعة الكبرى وتتابع كانفراط عقد السبحة وهذا تشبيه منه -كما يقول-، والرسول أكد على أنه (بُعث والساعة كهاتين وأشار إلى أصبعيه)<sup>(٣)</sup> كناية عن قرب القيامة من بعثته حسب أعمار الأمم وليس الأفراد -والله أعلم-، وله رأى يطرحه بقوة أن بعض الأحاديث التي يكون في سندها ضعف يقويها الواقع بأحداثه.

 (1) عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "إِنَهَا سَتَأْتِي عَلَى النَّاسِ سِنُونَ خَدَّاعَةٌ، يُصَدَّقُ فِيهَا الْكَاذِبُ،
 وَيُكَذَّبُ فِيهَا الصَّادِقُ، وَيُؤْتَنُ فِيهَا الْخَائِنُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الأَمِينُ، وَيَنْطِقُ فِيهَا اللَّوَيْبِضَةُ "قِيلَ: وَمَا الرُّوَيْبِضَةُ؟ يَا رَسُولَ الله (1) قَالَ: "السَّفِيهُ يَتَكَلَّمُ فِي أَمْرِ الْعَامَةِ » أخرجه أبو داود (٤٨٤٤)، والبيهتي ٨/ ٣١٣.
 (٢) أخرجه البخاري في صحيحه من حديث أبو هريرة في كتاب الرقاق، باب رفع الأمانة، (١١/ ٣٣٣).
 (٣) أخرجه البخاري في صحيحه، ج٨ ص ٥٦٠.

ومن لفتاته العلمية: رأيه في (الفتاوي) حيث لا يرى قراءة فتاوي العلياء على عامة الناس في المساجد أو غيرها، لأنه يرى أن هناك فرقاً في كل شيء بين الفتاوي العامة للقضايا العامة وهي قليلة، والفتاوي الخاصة التي ترتبط بمعرفة حال المستفتي وزمن الفتوى، وهي بهذا لا تصلح في الغالب أن تكون دروساً تُقرأ على الناس في المساجد، أو فتوى لشخص آخر، بل إنه يرى إعادة النظر في بعض الفتاوي التي صدرت من بعض العلياء في أزمان محددة وأحوال معينة، لأن الفتوى تتغبر بتغبر الأزمان والأحوال، ومن ذلك حسب قوله: الفتاوي المتأخرة حول التوسع في أوقات رمى الجمرات في الحج، والتي كان مبعثها شدة الزحام، وخوف الهلكة والموت والمشقة على الحجاج، وقد زالت المسببات بعد التوسعة الكبيرة المباركة للجمرات، وقد رأى بنفسه انتفاء الأسباب الموجبة لتلك الفتاوي حينها حج عام ١٤٣٠هـ والجمرات بصورتها النهائية تقريباً، وكان سعيداً بها رأى ويردد (ما شاء الله تبارك الله)، وأقول: ولا شك أن هذا المشروع يُعدُّ من المشاريع الحضارية التي أسهمت في إيجاد حلول جذرية لمشكلة الزحام والتدافع والموت الجماعي، وينتظر المسلمون في أنحاء العالم المزيد من مشاريع التنمية والحلول الجذرية للحرمين والمشاعر المقدسة مثل المواصلات والخدمات والإسكان وغبر ذلك. ومن لفتاته العلمية أنه لا يرى المبالغة في أدعية (ختم القرآن)، وكان يرى أهمية الالتزام بالمأثور والاكتفاء به، ولذلك فقد كان يلتزم العمل في الختمة المنسوبة لابن تيمية، ويجعل ختم القرآن بمكان قنوت الوتر اجتهاداً منه أن ذلك هو الأصوب،

> ويقول: إن الشيخ ابن عثيمين يرى ذلك. ويقول السلومي إن الشيخ ابن عشمين تُشكِّك حول نسبة الختمة

ويقول السلومي إن الشيخ ابن عثيمين يُشكِّك حول نسبة الختمة التي اشتهرت باسم ابن تيمية قائلاً: «كأن هذه الختمة لم تثبت عنه، أو لم تُعرف وتحفظ عنه»، لكن الشيخ السلومي يُرجِّح أنها لابن تيمية لأنها حسب اللفظ والنص تتناسب كثيراً مع أسلوب ابن تيمية، ويقول بدقة ملاحظة أن الطبعات المتأخرة للختمة

101

المذكورة تضمنت تغيير كلمة وردت في الدعاء (اللهم اغفر للمؤمنين) وعُدِّلت (اللهم اغفر للمسلمين) ويقول معلقاً على هذا التعديل في الطباعة: وهذا لا يؤثر، لاسيا أن تكملة الدعاء «الذين شهدوا لك بالوحدانية الخ....» وهو مكملٌ لهذا التعديل ومُنسجمٌ معه.

وقال الشيخ السلومي: «الشيخ بكر أبوزيد – رحمه الله – من القلائل الذين لهم رأي واجتهاد صائب في مسألة الختمة ولا يرى بدعيتها»، وقد كَتَبَ الشيخ السلومي بخط يده ختمةً، ووُجد من هذه الختمة ورقةً واحدة بين ثنايا أحد كُتب مكتبته المتواضعة، وواضح من مستوى الخط أنها في عمره المبكر قبل وجود الختهات المطبوعة، وربها أنه كتبها حينها كان شاباً يخلف والده في صلاة التراويح في مسجد البلاعية، أو مسجد مهد الذهب فيها بعد ذلك [انظر الملحق رقم (١٤)].

ويقول السلومي عن ما استحدث في موضوعي الختمة وقنوت رمضان في المساجد: «إن الختمة في عصورنا المتأخرة أصبح فيها غلو زائد في الإطالة، ولم يُنزِل الله في ذلك من سلطان، وعلى المسلم الصادق أن يدعو بهذا وأكثر في خلواته مع ربه».

وكان يتألم لواقع بعض الناس الذين لا يحرصون على تلاوة القرآن أو سماعه معظم ليالي رمضان وأيامه بقدر حرصهم على حضور ليلة ختم القرآن، بل ويبكون من أدعية الختمة التي من قول المخلوقين، ولا يبكون من آيات القرآن -كما يقول-<sup>(1)</sup>. ومن لفتاته العلمية أنه لا يرى (العزاء) بالحالة التي أحدثها الناس في هذه الأزمنة المتأخرة، لأن فيها نوعاً من أنواع المجاملة والتكلف بالأسفار وغير ذلك، وكان كثيراً ما يستدل ببعض الأحاديث التي تؤكد أن بعض الصحابة كانوا يموتون بالمدينة أو أطرافها ولا يعلم عنهم محمد ﷺ إلا بعد يوم أو يومين أو ثلاثة، مما

<sup>(</sup>١) هذا الاجتهاد منه من باب التنبيه إلى ما يحسن الانتباه إليه أكثر من كونه في خانة الخطأ والصواب، أو الباطل والصحيح، وهذه المسائل يحكمها الاجتهاد الصحيح .

يدل على وجوب تعجيل دفن الميت وعدم التكلف في جمع الناس عليه، والمبالغة في العزاء، ومن الأحاديث التي كان يذكرها الشيخ (المطوع) لتأكيد رأيه حديث المرأة التي كانت تقُمُّ المسجد النبوي ففقدها النبي الله وهو لا يعلم بموتها، فسأل عنها فأخبروه بوفاتها الله (عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَجُلًا أَسْوَدَ، أَوْ امْرَأَةً سَوْدَاءَ، كَانَ تيَقُمُّ المُسْجِدَ؛ فَهَاتَ فَسَأَلَ النَّبِيُّ عَنْهُ فَقَالُوا: مَاتَ، قَالَ: أَفَلَا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي بِهِ؟ دُلُونِي عَلَى قَبْرِهِ، أَوْ قَالَ: قَبْرِهَا، فَأَتَى قَبْرَهَا فَصَلَّى عَلَيْهَا)<sup>(1)</sup>، وقد نبَّهه أحد أبنائه إلى أن هذا التكلف في الاجتماع للعزاء قد يكون فيه خير ومصالح أخرى، أبنائه إلى أن هذا التكلف في الاجتماع للعزاء قد يكون فيه خير ومصالح أخرى، عن الاجتهاعات والزيارات وتفقد أحوال بعضهم البعض، فالاجتماع للعزاء من الاجتهاعات والزيارات وتفقد أحوال بعضهم البعض، فالاجتماع للعزاء فرصة للتواصل الاجتماعي والترابط الأسري، فقال معلقاً: «لعل الاجتماع بهذه النية يكون مباركاً وفيه خير إن شاء الله».

ومن لفتاته العلمية رأيه في (صلاة الاستسقاء) حيث كان يرى وجوب إنكار المنكرات الكبرى والصغرى أولاً، مع وجوب إنهاء مظاهر الظلم بأنواعه، والتوبة من المعاملات الربوية من الجميع، وأن هذه أهم من إقامة شعيرة صلاة الاستسقاء التي تُكرر ولا يلحظ استجابة، فصلاة الاستسقاء تأتي بعد ذلك، وحريٌ أن يكون بعد ذلك قبول التوبة والدعاء، وأن يكون الاستسقاء في موضعه الصحيح.

ومما استفدته من (خلاصات فقهية) يرددها على مسامع تلاميذه وأولاده ورواد قهوته، وحري للأجيال أن تعي الخلاصة المفيدة وما فيها من التنبيه على أهمية حكم صلاة الجماعة، وهي قوله: «ابن تيمية يرى أن صلاة الجماعة شرط من شروط صحة الصلاة، وجمهور الحنابلة يرون وجوب الجماعة بالمسجد أو غيره، ومن المتأخرين الشيخ محمد بن إبراهيم ومشايخ الدعوة، والشيخ ابن باز وابن

 <sup>(</sup>۱) انظر صحيح البخاري رقم: ١٣٣٧، وابن حجر العسقلاني: فتح الباري شرح صحيح البخاري ٣/ ٢٤٤، والمباركفوري تحفة الأحوذي ٣/ ٤٢١.

عثيمين حيث يرى جميع هؤلاء –رحمهم الله– أن صلاة الجماعة واجبة ويأثم تاركها».

ومن لفتاته العلمية والفقهية ما كتبه الشيخ سليهان المهوس عنه، وفيها قال: «قرأت عليه -رحمه الله- في فتاوى شيخ الإسلام بن تيمية -قدس الله روحه- فسمعت منه مالم أسمع من غيره. حينها همس في أذني -رحمه الله- منذ أكثر من عشرين سنة موضحاً رأيه في حصانة القاضي واستقلاله، فظهر لي الآن أن ما قاله هو عين الصواب!، وكان قد ناقشني في قضية جنائية مراعياً حصانة القاضي واستقلاله، فرأيت خلاف رأيه، ولكن رأيه أُيد من محكمة التمييز ومن الجهات العليا ولا يزال الحكم باقياً.

وكان يرى –رحمه الله– أن الحدث الدائم غير ناقض للوضوء وهو رأي الإمام مالك، وإليه رجع سماحة الشيخ ابن عثيمين –رحمه الله– بعد أن اطلع عليه فسبحان من وفَقَهُ.

وكان من آرائه الفقهية -رحمه الله- صحة إمامة المسافر بصلاة الجمعة، وقد خالفه رئيس محكمة الرس محمد الصغير في ذلك منذ أكثر من ٤٠ سنة، ولكن المسافر أمَّ المصلين في صلاة الجمعة وقُضي الأمر.

وكان -رحمه الله- يُشدِّد على من يسرف في الطعام والشراب وبخاصة ماء الوضوء والغسل».

ومما سمعته من لفتاته العلمية وأميل إلى رأيه في هذا، وفيه قال: «أن من مات بحادث سير شهيد لا سيما إن كان راكباً ويشفع في أهله، وقال لي –رحمه الله –: أن من مات في شبابه أن الله قد اختاره لا تثريب عليه». ومن أغرب ما سمعت منه –رحمه الله – «أنه يرى أن ظلم الناس لأنفسهم أو لبعضهم –الذي هو من كبائر الذنوب – لا يدخل في التهديد الوارد في قوله تعالى: في إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهَدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (المائدة: ١٥)».

التنبيهات المعرفية:

العلم شيء والمعرفة شيء آخر والثانية تكمل الأولى في غالب الأحوال، وقد تميز الشيخ ببعض الجوانب المعرفية، ومنها تنبيهاته بأهمية استثهار واقع تعدد بعض (الجهاعات الإسلامية) في كثير من المجتمعات المسلمة قائلاً: إن هذا الواقع ليس أمراً سلبياً محضاً، فهي ظواهر صحية في بعض جوانبها، فأدوارها ينبغي أن تتكامل مع بعض في التنسيق والتعاون، ويُفتر ض أنها لا تتنافر عدا أن تتخاصم، ويضرب لذلك مثالاً أن جماعة التبليغ والجهاعات السلفية أو الإخوان تتكامل جهودهم، والساحة تتسع للجميع وتحتاج إلى الجميع، وكان يقول لمن ينتقد بعض الجهاعات: الأخرى كالجامعة، وهكذا من أنواع التكامل»، وهذا من فقهه في هذه المألة، ويتألم لبعض الناس الذين غَلَوْ في المعاداة، أو غَلَوْ في الوالاة، والشيخ وغيره ويتألم لبعض الناس الذين غَلَوْ في المعاداة، أو غَلَوْ في الموالاة، والشيخ وغيره ورخيريُو ان الأفراد والجهاعات كلهم عندهم أخطاء، لأن (كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاؤُونَ، ورخَيْرُ الْحُطَائِينَ التَّوَّابُونَ)<sup>(()</sup>، فالخطأ يتلازم مع عمل البشر، وكان يقول عن هذا التنوع: أنه ليس بظاهرة مرضية ف (كُلْ مُيَسَرٌ لما خُلِق له)<sup>(()</sup>.

رُسُ عبيها معارية في رُحمارًا ومواعلي في بلغ من منب وعاصلت عليما من الماريات أن العمل يجب أن يكون وفق الطاقة والقدرة، حيث الشيخ يكرر بعض الآيات والأحاديث المتعلقة بذلك، ومنها قول الله تعالى: ﴿ فَسَالَتَ أَوَدِيَةُ بِقَدَرِهَا ﴾ (الرعد: ١٧)، فكل إنسان له سعة وطاقة معينة في كل شيء، وخاصة في مجال الحسبة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهو بهذا يلفت الانتباه أن مسؤولية الإنسان مرتبطة

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب صفة القيامة، حديث رقم: (٢٤٩٩)، المجلد الرابع، الناشر المكتبة الإسلامية، القاهرة، ص ٦٥٩.

 <sup>(</sup>٢) انظر البخاري (٧٥٥١) كتاب التوحيد، ٥٤ – باب قول الله تعالى: (ولقد يسرنا القرآن للذكر)(القمر:
 ١٧). وانظر صحيح مسلم (٢٦٤٩) كتاب القدر، ١ – باب كيفية خلق الآدمي .

بعلمه وقدراته وطاقته على العمل، وكان يربط هذه الآية بقول الله تعالى: ﴿ لَا يُكْلَفُ اللَّهُ مَنَسَرٌ لما خُلِق له »(۰)، اللّهُ نَفَسًا إِلَا وُسْعَهَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦) بقول الرسول ﷺ: «كُلُ مُيَسَرٌ لما خُلِق له»(۰)، ويعلق الشيخ على ما سبق أن مطالبة بعض الغيوريين من بعض العلماء بالاحتساب في بعض القضايا الكبيرة وما شابهها فيه تحميل لهم فوق طاقتهم، وقد يكون فوق استيعابهم للواقع، وقد لا يكون المُطالب بذلك قادراً على تبعات احتسابه وأقول تعليقاً على كلام الشيخ: قد يندفع الإنسان أو يُدفع فوق طاقته فيدفع ضريبة هذا الاندفاع أو التهور بأن لا يتحمل نتائج ومُتَرتبات فعله، وقد يدفع ضريبة الاندفاع حينما يُقدِّم تنازلات ما كانت لتقع لو أنه لم يندفع بها لا طاقة له به من حيث القدرة. وأقول عن نفسي: إنني استفدت من هذه القاعدة الثمينة في عموم حياتي حيث وجوب قوة الحسبة لكن مع الاعتدال وعدم الاندفاع، وفي ذلك –بإذن الله-ضمان أكثر للثبات، وأداءٌ للواجب، وبراءةٌ للذمة، فلا يكون تضييع المكن في طلب المستحيل، فجزى الله شيخنا خيراً.

ومن تنبيهاته المعرفية في التعامل مع الناس والعلاقة بهم مما يُعدُّ في باب تقوية (العلاقات العامة) فقد كان المطوع الشيخ يعمل بقاعدة نفسية نفيسة ومهمة، وكثيراً ما كان يُعلِّمها لأولاده وإخوانه في الله بشكل خاص، ومع محبيه ومرتادي قهوته بشكل عام لئلا يخسروا الناس أو يخسروا ما عند الناس من حق، وتلك القاعدة الجميلة لا تخرج عن أهمية تدريب النفس على حسن التعامل مع الناس وتقدير كل واحد حسب قدره ومكانته عند نفسه وعند الآخرين، وتوظيف ما لديهم من الجوانب الإيجابية حيث يقول: «عاملوا الناس على قدر عقولهم، وليس على مستوى عقولكم» وقوله: «عامل الشخص على مستوى عقله» وذلك لإيصال أي رسالة إليه وليتفاعل مع أي قضية مطروحة، ويؤكد على هذا المعنى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ج٢، ص ٢٩٩.

مرة أخرى بقوله: «حدَّثوا الناس بما يعقلون، لا تحدَّثوهم فوق مستوى عقولهم». ويستدل الشيخ على ما سبق بفعل رسول الله مع ما بي سفيان يوم فتح مكة حينها قال: (إن أبا سفيان يحب الفخر)، فالمصطفى مع احترم هذه المشاعر عند أبي سفيان ولم يتجاهلها وهذا من المنهج النبوي، بل إن الرسول مع وظَّفها للخير فقال: «مَنْ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُفْيَانَ فَهُوَ آمِنٌ» ، كما أن الشيخ يستدل كثيراً بفعل الرسول وذلك مع صحابته ومراعاة فروقاتهم الفردية حيث يأتيه الصحابي يطلب منه أن وذلك هو جهاده بقوله: (فَفِيهِمَا فَجَاهِدُ) ، ويأتيه الأعرابي فيدخل في الإسلام وذلك هو جهاده بقوله: (فَفِيهِمَا فَجَاهِدُ) ، ويأتيه الأعرابي فيدخل في الإسلام فيوصيه بأن يكتم إسلامه، وآخر يوصيه (بنشر الإسلام بين بني قومه)، (فلكل رجل مقام ومقال)، وهذا من فقه التعامل مع الأشخاص واختلاف التعامل من شخص لآخر حتى في أمور الدين ولعل هذا ما جعل الشيخ يستوعب الجميع ويفيد الجميع ويستفيد من الجميع ويحترمه الجميع كما قال عنه الأستاذ ما وراك ويفيد الجميع ويستفيد من الجميع ويحترمه الجميع كما قال عنه الأستاذ مالح بن ومنزلته».

ومن تنبيهاته المعرفية ما يتعلق بـ (تراث الأمة الإسلامية) حيث يرى الشيخ أن من أهم ما ينقص الأمة الإسلامية تذكيرها بما نسيته عن نفسها وتاريخها، وأن لديما تراثاً وثروة علمية لا تُقدر بثمن، ولا وجود لما يماثل هذا التراث عند الأمم والأديان الأخرى، وكثيراً ما ينبه أولاده لذلك قائلاً ومتمثلاً بقول ابن الجوزي في كتابه التبصرة:

(١) قال العباس: يا رسول الله إن أبا سفيان رجلٌ يحب هذا الفخر فلو جعلت له شيئا. قال: «نعم. من دخل دار أبي سفيان فهو آمن ومن أغلق عليه بابه فهو آمن» سنن أبي داود، برقم: ٣٠٢١. (٢) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، رقم ٣٠٠٤. ص ٥٧٥. (٣) سبق التعريف به .

كما أنه يؤكد كثيراً في جلساته وأحاديثه أن (الأمة الإسلامية بخير في أمر دينها لكن تنقصها القيادة الصالحة المُصلِحة) كما كان يردد دائماً، وهي الكلمة ذاتها التي كان يرددها صديقه الخاص ومحبه في الله الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن العقلا" -رحمه الله-.

ومن تنبيهاته المعرفية رؤيته في (العطلة والسياحة) فالشيخ يرى أن المسلم الحق ليس لديه عطلة، بل عمل وإنتاج، فكانت تعليقاته على ما يُسمى العطلة أنها على اسمها عند كثير من الناس -كما كان يقول-، وقد أُبتلي عامة الناس بالأسفار والرحلات للسياحة، أو قتل الأوقات وتبذير المال، واعتبار العطلة السنوية وما شابهها تعطيلا للنفس والوقت، وكفى باسمها معبراً عنها -كما كان يردد-، وكان يعلِّق على هذا الواقع بقوله: «أن هذا نوع من أنواع ملل النعمة، يعني أن الناس قد ملَّوا نعمة الأمن والرزق والخيرات، فأصبحوا يعيشون الأماني»، وكما يقول: «فوقعوا فيما وقع فيه قوم سبأ فقالوا رَبَّنَا بَعِدَ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَقَنَهُمْ كُلَّ مُمَزَقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ أموالهم وأوقاتهم لا يخرج عن ملل النعمة ويكرر أن حالهم يقول ربنا باعد بين أسفارنا». ٦,

 <sup>(</sup>١) انظر: شمس الدين أبو عبدالله محمد بن مفلح المقدسي، كتاب الآداب الشرعية والمنح المرعية، ، الجزء الثالث ص ١١٦ دار عالم الكتب، الرياض- السعودية.
 (٢) الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن العقلا المتوفى عام (١٣١٠هـ) كان يعمل سابقاً في شؤون الحرم المكي، وقد أخذ الوالد منه تلك الكلمة مشاركاً له في الرأي والرؤية، وكان من المحتسبين الغيورين على دين الله.

وكان من تعليقاته المعرفية التنبيه إلى سبب (ضعف التبرعات الخيرية) من قِبَل بعض الناس أو تقصير بعض التجار في دعم الأعمال الخيرية، لاسيما حينما يسمع تحسر بعض الناس عن إحجام هؤلاء البعض، وتفويتهم على أنفسهم فرص الأجر بدعم مشاريع الخير فيقول: «فلا تذهب نفسك عليهم حسرات، الله ابتلاهم بالمال، المال بلوى، وكما ابتلى الله الفقراء بالفقر ابتلى الأغنياء بالأموال، كفانا الله شرها»، كما كان يقول: «المال الصالح لا يُشقي صاحبه، فلو كانت أموالاً صالحة لعرفت طريقها للخير، الأموال الصالح لا يُشقي صاحبه، فلو كانت أموالاً «والأموال النجسة وبال على أهلها، وعذاب عليهم في الدنيا والأخرة، بل أنه يصعب على أهلها نفسياً إخراج زكاتها أحياناً، كما يشق علهم التصدق منها أحياناً أخرى».

ومن تنبيهاته المعرفية التنبيه إلى عدم علمية بعض (المصطلحات) فقد كان يتحسر عند سماع بعض الناس وحصر هم لكلمة (شارع) بأنه الطريق اعتقاداً منه بأن هذا المصطلح الشرعي (الشارع) يحسن أن يبقى مصطلحاً شرعياً خاصاً بمحمد ﷺ فهو الشارع الحكيم.

رؤيته في الصناعات الحديثة وأشراط الساعة:

ومن تنبيهاته ولفتاته العلمية رأيه فيها يجد من (صناعات حديثة) وأن كل هذه الصناعات تزيد من إيهان المؤمن بآيات القرآن ونصوص السنة حيث تقرب للذهن ما كان صعباً تصوره، ومن ذلك ما ورد في القرآن والسنة عن رقيب وعتيد، وكيف تفوقت الصناعات الحديثة والتقنية في الحفظ والتصوير والتسجيل!!، وأقول هذا أمر ملحوظ من خلال برامج الحاسب الآلي المتنوعة وغيرها، وكان الشيخ المطوع يقول إن ما لم يكن يستوعبه العقل البشري سابقاً –وان كان الإيهان به واجب– جاءت الآلة الحديثة والصناعات المعاصرة تؤكده، ومن ذلك الحديث الوارد عن وصف يوم القيامة (يُسمعهم الداعي وينفذهم البصر) فالوسائل المرئية والمسموعة أصبحت تُقرِّب هذا الوصف، بل إن وسائل الإعلام قديمها وحديثها مما يُقرب الصور الذهنية عن معظم أحداث آخر الزمان والقيامة وغير ذلك.

وفي هذا السياق عن الصناعات والاختراعات فكان كثيراً ما ينبه إلى مصطلح (الاختراع) والمخترعين حينها يتردد في مجلس قهوته الكلام عن هذه المصطلحات فكانت تنبيهاته العلمية بآيات من القرآن حيث كان يقول: «الصناعات الحديثة تزيد من إيهان المؤمن فبعض ما كان مجهول الوصف في القرآن أو السنة أصبح معلوماً أو قريبا من المعلوم وذلك في صناعات العصور المتأخرة كها قال تعالى: (سَنُرُ يهم عَايَنَتِنَافِ ٱلْأَفَاقِ وَفِي آَنَفُسِم مَ الاصف العصور المتأخرة كها قال تعالى: وفي أنفُسِكُم أفكر تُبُصِرُون ) (الذاريات:٢١)، وكل ما عرفه الإنسان أو صنعه لا يعدو أن يكون داخلاً ضمن الاكتشاف والمكتشفين، قائلاً: «إن الاختراع لله فهو الصانع، والمخلوقات، ولكن الخلق اكتشفوا ذلك أو ما يُوصِّل إليه»، وأقول تعليقاً على حتى كان يقول أن الكهرباء كمثال موجودة منذ أن خلق الله السموات والأرض والمخلوقات، ولكن الخلق اكتشفوا ذلك أو ما يُوصِّل إليه»، وأقول تعليقاً على الأزل والصانع لها الله، والخلق دورهم اكتشاف التفاعل بين السالب والموجب، عرض مناعة وتطوير ما هو مصنوع أو موجود أصلاً.

يقول الشيخ: «إن صناعة المخلوقين لا تخرج على الإطلاق عن الاستفادة من الصناعة الربانية وإبداعها، فلو نظرت إلى أنواع الطائرات لوجدت المخلوقين اقتبسوا بعض أشكالها من أنواع الطيور وحركتها من بداية الصعود إلى نهاية الهبوط، وكذلك السفن والغواصات بأنواعها كلها اقتباس من بعض أنواع الأسهاك وهكذا».

<sup>(</sup>١) انظر: محمد فؤاد عبد الباقي، اللؤلؤ والمرجان فيها اتفق عليه الشيخان ج ١، ص ٤٩.

وكان من تأملاته وتنبيهاته الوقوف عند قول الله تعالى: ﴿ وَلَلْخَيْلَ وَٱلْحَمِيرَ لِنَرَّكَبُوها وَزِينَةٌ وَيَغَلَقُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ (النحل: ٨)، حيث كان يردد قوله تعالى: ﴿ وَيَغَلَقُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ ثلاث مرات كلما استشهد بها، ويقول: انظروا إلى بعض ما عناه الخالق المعبود بهذا القول، ونحن في عصر الصناعة يخلق الله إلى يوم القيامة ما لا نعلم، والجميع من البشر إلى أن تقوم الساعة معنيين بقوله: (وَيَغَلَقُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾، ويقول عن إسقاطات بعض الأحداث على هذه الآية: «لقد عشنا فترة من الزمن ونحن نسقي المزارع والخضار ونتابع نمو (القَرْع)<sup>(1)</sup> فيها حتى تستوي وتنضج نأكلها في غدائنا أو عشاءنا، كناية عن قِلَتها ومحدودية النمو والتكاثر في كل شيء، وكذلك محدودية توالد الأغنام والأبقار، وقلة تكاثر الدجاج وغير ذلك من سائر الأنعام».

ويقول: وكان هذا الواقع في ذاك الزمن الماضي حينها كانت كل عوائل قرى الشنانة صغارها وكبارها نستطيع عدّهم وإحصاءهم ومعرفتهم فرداً فرداً، أما اليوم فلا نعرف معظم أو كل الأجيال الجديدة منهم نتيجة الوفرة البشرية (ما شاء الله)، لكن الله الحكيم العليم القائل: ﴿ إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ فِقَدَرٍ ﴾ (القمر: ٤٩)، قدَّر وساق الرزق لهذا النمو البشري الهائل قائلاً: تجد الأمر اليوم مختلفاً عن السابق حيث توفرت أنواع اللحوم والخضار والفواكه والأرزاق وهيأ الخالق سبحانه الوسائل وأرزاقهم، ويتحقق بذلك وعد الله الحق ﴿ وَمَامِن دَابَتَو فِي اَلْأَرْضِ إِلَا عَلَى الله والإنسان وعيف بدون قدر الله والبشر لم يصنعوا ذلك بقدرتهم، ولكن الله هداهم لهذا، والإنسان ضعيف بدون قدر الله وتقديره، وعقله من صنع الله فالأمور تسير وفق تقدير العزيز العليم الحكيم». وفي هذا المجال فمن لفتاته العلمية التي أستفادها من شيخه ابن القيم في مجال (الطبيعة والأطعمة والصحة) عن بعض خصائص البلدان وأهلها فيقول في هذا الصدد: «يبدو أن كل بلد له طبيعته الجغر افية والزراعية وغذاء أجسام سكانه تقوم في الغالب على منتوجاتهم الزراعية، فالحكيم العليم في صنعه خص كل بلد بخصوصية طبيعية وإنتاجية، ونشأت أجسامهم على ذلك، ويقول معلقاً على ذلك: «من الخطأ محاولة تغيير نمط وأنواع المعيشة خاصةً لمن نشأت أجسامهم على مأكو لاتهم لأن ذلك لا يحقق كمال الصحة»، ويضر ب لذلك مثالاً محلياً عن خطأ التعامل مع المرضى من كبار السن في المستشفيات حينها يُعطون وجبات تختلف تماماً عن ما تعودت ونمت عليه أجسامهم كطعام البر مثلاً، ثم يُحرَمون من ذلك ويُعطَون بديلاً قد يكون مركَّباً غير طبيعي لم تتعود عليه أجسامهم، ولم تنموا به جسومهم، بل إنه يرى أهمية النظر فيها يمكن اعتباره قاعدة صحية تتفق مع السابقة بقوله: «الله حكيم عليم جعل لكل موسم من مواسم الإنتاج الزراعي السنوي نوعا معيناً من أنواع الخضار أو الفواكه تتفق مع طبيعة الجو أو الفصل المعيَّن من فصول السنة فالشتاء له خضاره وفواكهه، فمثلاً فاكهة البرتقال خاصة بالشتاء ونافعة بشكل كامل للإنسان في موسمها -والله أعلم-، وفواكه الصيف كالبطيخ مثلاً خاصة بالصيف كذلك ومفيدة للإنسان بشكل كبير في موسمها»، ويقول: «بأن الإنتاج الرباني لأول الموسم قد تختلف عن منتوجات آخر الموسم في تنوع نفعها للإنسان وصحته -والله أعلم وأحكم-، ولذلك يرى الشيخ أن ثقافة الثلاجات والبرادات التي توفر تلك المنتوجات في غير موسمها وتوفرها في غير بلدانها قد لا تكون مفيدة بشكل كامل، أو نافعة للأجسام بنفس القدر والقيمة التي وضعها الله للعباد في بلدانها أو مواسمها ILELLES».

أقول معلقاً على هذا القول: رغم أنه يُورده على سبيل الشك في القيمة الغذائية

الكاملة لما سبق، فإن هذه اللفتة العلمية تحتاج إلى دراسات علمية متخصصة من مختصين في مجالات التغذية والصحة والإنسان عن الفواكه والخضار وبعض المنتوجات الموسمية وفائدة استهلاكها في غير فصول إنتاجها السنوي أو في غير البيئة الجغرافية التي أنتجتها.

وأقول على تلك القاعدة السابقة: إنني لا أعرف ولو مرة واحدة عن شيخي على كثرة زياراته لمكة المكرمة وتعدد حجه وعمرته أنه حمل أو اصطحب ماء زمزم معه، أو أوصى أحد أو لاده بإحضاره من مكة، وهي قناعة قوية لديه بأن كمال نفع هذا الماء مرتبط بمكان وجوده وقدسية المكان، وحكمته ونفعه الكامل في مكانه، ويقول: «لم يُؤثر عن السلف الصالح بوجه عام نقلهم لماء زمزم»، وكان يستشهد بحديث الرسول ﷺ: «ماء زمزم لما شرب له»<sup>(۱)</sup>، قائلًا: «وماء زمزم غذاء لمن أراده غذاء، ودواء لمن أراده دواء، وقد تغذى عليه بعض السلف فأغناهم عن الطعام، وتداوى به آخرون فشفاهم بإذن الله»، كما أنه لم يكن يُنكر على الناس فعلهم بنقل هذا الماء<sup>(۱)</sup>.

وللشيخ آراء كثيرة من هذا النوع أستفادها من شيخه ابن القيم وكتابه في الطب النبوي، ومن ذلك أن على الإنسان أن يلتزم بحديث الثلث في أكله وشربه (ثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه)<sup>(٣)</sup> وكثيراً ما يكرر: (إن جسوم أهل العلم غير سهان) ولا يمكن أن تتحقق روحانية العبادة، أو استيعاب العلم بأمعاء ومعدة مملؤة، لكن الشيخ يقول: «إن على الإنسان بين حين وآخر أن يملأ معدته لئلا تتعود على القليل، فتضمر المعدة ويتقلص حجمها» ويذكر أن هذا الكلام مما استفادة من شيخه ابن القيم.

> (١) انظر: الحاكم في المستدرك على الصحيحين، دار المعرفة، بيروت- لبنان، ج١، ص٦٤٦. (٢) هذا الرأي قد يكون صحيحاً أو غير صحيح، وهي مسألة تحتاج إلى بحث شرعي وعلمي. (٣) الألباني: صحيح الترمذي برقم: ٢٣٨٠، وإرواء الغليل: ٧/ ٤١.

والشيخ يرى أن شرب الماء مع الطعام غير صحي ولا يساعد على الهضم، بل العكس، فهو يرى أن شرب الماء يحسن أن يسبق الأكل بفترة يسيرة وذلك لتنظيف المعدة وتهيئتها، ولعل ذلك هو المفيد صحياً، ويرى ذلك الرأي في الفواكه والخضار من حيث ترتيب الأكل، وكان يلتزم بذلك في الولائم والمناسبات حتى مع عدم وجود فاصل في الوقت، فتراه يبدأ بالخضار أو الفاكهة قبل الطعام، ويستدل أحياناً بمقتضيات الترتيب الوارد في القرآن ﴿ وَفَكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُوْنَ أَنَّ وَلَمَرِ طَيْرٍ

ويرى الشيخ أن (الصناعات الحديثة) للأغذية جَرَّدَت بعض الأطعمة من قيمتها الغذائية مثل نزع قشرة حبوب قمح البر، ثم تسويقه دقيقاً أبيض يكاد يكون عديم الفائدة، وكذا ما يتعلق بالمأكولات الرخوة والناعمة فإنها تُعود المعدة على الكسل، ويرى الإكثار من المأكولات الخشنة كالنخالة والرمان بشحمه وحبوبه القاسية لأنها تجلو داخل المعدة من اللزوجة، وكثيراً ما يردد على ضيوفه حينما يُقدم لهم الرمان: (كُلوا الرمان بشحمه)<sup>(()</sup> وأكل ما سبق وما شابهه مُعين على دباغة المعدة، وتنظيفها من البقايا المخاطية التي تعوق الهضم وغير ذلك، وللشيخ لفتات مماثلة قد لا تكون جديدة على الناس، ولكنهم بحاجة ماسة إلى التذكير بها ولفت انتباههم إلى ما يفيدهم في أمور صحتهم، وما يخدم أجسامهم.

ومن تنبيهاته العلمية حول (تغير المناخ) وعواصف الغبار الجديدة الحادثة مؤخراً في بعض الأعوام على نجد وغيرها، وكذلك بعض المظاهر المناخية الجديدة التي لم تكن معروفة من قبل مثل الأمطار في غير موسمها وتغير أحوال الجو يقول الشيخ: «البشر أحدثوا إحداثات في الأرض والجو والبحر أفسدت

 <sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في الطب النبوي ج٥/ دار الفكر، بيروت- لبنان، (وذكر حرب وغيره عن علي بن أبي طالب أنه قال: كلوا الرمان بشحمه، فإنه دباغ المعدة).

الطبيعة، والبترول الذي يُخرج من باطن الأرض بدون حدود وقيود لا شك أنه يعمل خللا عاجلاً أم آجلاً بتفريغ الأرض منه باستهلاكه المفرط، وعلى كل حال فإن هذا كله من الفساد في الأرض المنهي عنه في الشرع كها قال الله تعالى: فَظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحَرِبِمَا كَسَبَتُ أَيَّدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعَضَ ٱلَّذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (الروم:٤١)»، وكان يكرر كثيراً فربما كسَبَتُ أيَّدِى ٱلنَّاسِ في كما يكرر في ليُذيقَهُم بَعَضَ ٱلَذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (الروم:٤١)»، ويقول: كما يكرر في الكون في غالبه من عقوبات الذنوب والمعاصي مردداً مرات «ما يحدث في الكون في غالبه من عقوبات الذنوب والمعاصي مردداً مرات عديدة القول: ومن عقوباتها كما أورد ذلك شيخه ابن القيم في كتابه (الجواب الكافي)»، وأقول معلقاً على كلام شيخنا عن فساد البيئة والطبيعة: إن التغير المناخي المشاهد والواقع هو ما جعل منظات دولية تكرس اهتهامها بالتوازن البيئي.

ويقول عن حتمية القضاء والقدر: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَ تَلُوا وَلَكَنَ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ (البقرة: ٢٥٣)، ويعلق قائلاً: «كل ما يجري في هذا الكون مقدَّر في الأزل بأسبابه ونتائجه، ليس لأحد من المخلوقين قدرة أو تصرف، فهي أمور مُقدَّرة مكتوبة حتى أفعال الطغاة والأشرار والفجار مُقدَّر ومكتوب في اللوح المحفوظ وعلينا الإيان بكل ذلك»، وقد شبَّه القضاء والقدر بكلام جميل يتفق مع مدخلات وغرجات برامج الحاسب الآلي وأقول بعد سماعي لكلامه عن القضاء والقدر: إن كتابة القدر في اللوح المحفوظ أشبه ما يكون بمدخلات برامج الحاسب الآلي (الكمبيوتر) – مع الفارق – وأن حلول الأقدار ووقوعها أشبه ما يكون بمخرجات الحاسب الآلي الحتمية حسب المدخلات.

وكان يقول: أن خير عزاء لنا فيما يتعلق بأحداث (المسلمين وآلامهم) هو الإيهان بالقضاء والقدر، بل إنه بالقضاء والقدر يُعزِّي المسلم المحتسب نفسه وإخوانه من المحتسبين حينها يرى ضعف الناس مع شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قائلاً: «أساس كل خير أن تعلم أن ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن» (()، وهذه من كلمات ابن القيم وكان يردد كثيراً قول الله تعالى: ﴿ وَلَوَ شَاءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَذَرَهُمَ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأنعام: ١١٢)، ويعلق قائلاً: كل ما يجري في هذا الكون حتى من كيد المنافقين ومكر الكفار مكتوب بالأزل باللوح المحفوظ فهو قضاء مُقدر».

السلطان والقرآن: الشيخ عبدالله له كلمات تُعدُّ من فوائد الكلم عن واقع المسلمين وعوامل انتصار الإسلام، وكان يحفظ بعض كلمات السلف عن هذا الموضوع، ويُذكِّر في كل مناسبة بأهمية السلطة ودور ولاة الأمر في تثبيت الهوية الدينية والذود عن الدين، وكان يردد القول: «الأمة بحاجة إلى قيادة صالحة مُصلحة» كما يردد ما تُسب لعثمان رضى الله عنه: «إن الله ليزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن»<sup>(1)</sup>، والقول المشهور: «الدين إن لم تؤيده القوة يضيع<sup>»(1)</sup> وذلك كناية عن أهمية تفعيل دور السلطة السياسية بالقرآن، ووجوب إحقاق الحق بقوة القرآن، وبالمقابل فقد كان يردد المقولة المشهورة لأحد السلف في مجلس الخليفة سليمان بن عبدالملك وفي المجلس العالم رجاء بن حيوه:

(١) انظر: ابن القيم، كتاب الفوائد ص ١٢٣ – ١٢٤.
 (٢) في الأثر عن عثمان بن عفان - - انظر مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ١١/ ٣٩٥.
 (٣) انظر الإمام الذهبي رحمه الله في سير أعلام النبلاء(١١/ ٢٣٤) :(الصَّدعُ بِالحَقِّ عَظِيْمٌ، يُحَتَاجُ إلى قُوَّةٍ وَمَنْ ضَعُفَ، فَلَا خُلِصُ بِلاَ قُوَّةً عَجِزُ عَنِ القِيَام بِهِ، والقَوِيُ بِلاَ إخلاص يُغْذَلُ، فَمَنْ قَامَ بِهَا كَامِلاً، فَهُوَ صِدَّيْقٌ، وَوَرَاءَ ذَلِكَ إِيْهَانَ - فَلاَ قُوَّةً عَظِيْمٌ، يُحَتَاجُ إلى قُوَّةٍ وَمَنْ ضَعُفَ، فَلاَ أَقَلَ مِنَ التَّلَمُ وَالقَوِيُ بِلاَ إخلاص يُغْذَلُ، فَمَنْ قَامَ بِهَا كَامِلاً، فَهُوَ صِدَّيْقٌ، وَمَنْ ضَعُفَ، فَلاَ أَقَلَ مِنَ التَّأَلُمُ وَالإِنكَارِ بِالقَلْبِ، لَيْسَ وَرَاءَ ذَلِكَ إِيْهَانًا - فَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ -).
 (٤) القائل هو عبدالله بن المبارك وهو بيت من قصيدة :
 (٤) القائل هو عبدالله بن المبارك وهو بيت من قصيدة :
 (1) القائل هو عبدالله بن المبارك وقد يورث الذل إدمانها
 (2) القائل هو عبدالله بن المبارك وهو بيت من قصيدة :
 (3) القائل هو عبدالله بن المارك وهو بيت من قصيدة :
 (4) القائل هو عبدالله بن المبارك وهو بيت من قصيدة :
 (5) الذنوب عيت القلوب وقد يورث الذل إدمانها
 (6) الذنوب عيت القلوب وقد يورث الذل إدمانها
 (7) وهل أفسد الدين إلا الملوك وأحبار سوء وره بنها نها
 (8) أفسد الدين إلا الملوك وأحبار سوء وره مانها

إشارة إلى دور السلطان والعالم في صلاح الأمة وفسادها، بل إنه يستدل عن خطورة أخطاء هؤلاء المضاعفة بحق الأمة بقول الله تعالى: ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالَهُمُ وَأَثْقَالًا مَّعَ أَثْقَالِهِمْ وَلَيُسْعَلُنَّ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (العنكبوت:١٣). وكان الشيخ تعجبه قوة الحاكم، قال عن الملك عبدالعزيز: «الملك عبد العزيز حاكم قوى وعارفٌ بمحيطه، واستفاد من الدين والإخوان المجاهدين والمطوِّعين (المطاوعة) في الإرشاد والتعليم وتوحيد معظم مجتمع الجزيرة العربية بالعقيدة على منهج السلف، والدين كله بركة على الدولة»، ويقول الشيخ عن قوة الملك عبدالعزيز: «إن عوامل بسط نفوذه كسلطان كان بالعقيدة المُوَحِّدة، وهذا ما ميَّزه عن خصمه ابن رشيد، ومما عُرف عن الملك عبدالعزيز قوة الحسم في القضايا الواضحة، فلا مجال للتراخي كما يفعل بعض القضاة -هداهم الله- من التأجيل للقضايا الكبيرة حتى أَمِنَ بعض المجرمين من العقوبة فأساءوا الأدب بتكرار أفعال الجريمة»، وكثيراً ما يستدل الشيخ بكلام الإمام مالك -رحمه الله- يوم قال: «لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها» ··· كناية عن قوة السلطان مع قوة القرآن. وكان يرى أهمية الاحتساب والتذكير للعلماء والولاة وكثيراً ما يقول أن الجحود ليس نتيجة الجهل مُستدلاً بقوله تعالى: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمَا وَعُلُوّاً فَأَنْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (النمل: ١٤).

وعن دور السلطان يقول الشيخ السلومي: «من عوامل تثبيت مُلك الملك عبدالعزيز واستقراره أنه وضع أمراء أقوياء واستعان بعلماء مخلصين» يقول الشيخ: «يمر الفِرْم<sup>(۱)</sup> بالحرب من عند الملك عبد العزيز وهو من مشاهير قواده،

 <sup>(</sup>۱) ذكره ابن تيمية عن الإمام مالك في: التوسل والوسيلة (ص ٨٨ و ١٧٢)، ومجموع الفتاوى (٢٠/ ٣٧٥).
 (۲) الفرم هو: محسن بن صنيتان بن محسن بن فرز الفرم الحربي، وُلِد الأمير محسن في عام ١٢٩٨ هـ الموافق (٢٠ / ١٢٩٩).
 ۱۸۸۰ م وكان أميراً على عشائر بني علي من حرب. المصدر: محسن – الفرم / kipedia.org/ / ar.wikipedia.org/ / wiki

ويقول الملك عبدالعزيز إعجاباً بالفرم: (الحرب يبي لها رجال)» يعني تحتاج إلى رجال.

ويقول الشيخ: «الحاكم القوي ما يخالفه أحد، وابن جلوي<sup>(\*)</sup> حاكم الاحساء (الظهران والدمام) ما كان أحد يستطيع يرفع طرفه عليه أو على الدولة بسبب قوته». ولتوضيح أهمية (قوة السلطان) مع القرآن فإن الشيخ يذكر قصة متواترة يرويها كثير من العاملين في شركة أرامكو بالظهران في سنوات سبقت عمله هناك حيث يقول: دهس أمريكي وهو أحد سواقين (الشيولات) وهي رافعات التراب أحد العهال وكان سودانياً حسب ظنه وهو يقول الرواية، فقال السائق الأمريكي: «ما فيه مشكلة عرب كثير، وفلوس شركة كثير» وتناقل الناس ذلك الكلام، وهو كناية عن عدم قيمة الإنسان وحقوقه، وسهولة التعويض من الشركة، فلها سمع أمير الأحساء ابن جلوي هذا القول طلب إحضار السائق الذكور وبطحه وضعه على بطنه) على الأرض وأمر بالشيول فدهسه إيهاناً منه أن السن بالسن والجروح قصاص، والقوة مطلوبة لحسم الأمور وإظهار هيبة الدولة، وقد تحقق ذلك خاصة في أوساط الأجانب كها كان يردد الشيخ السلومي<sup>(\*)</sup>.

ومن نصحه للحاكم والحكومة والدولة التنبيه على أهمية الاحتساب على الجميع فقد كان منذ الخمسينيات من عمره يردد القول عن أهمية الغيرة على دين الله والغيرة على بلد التوحيد، وأهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وأنه لمصلحة الدولة والحكومة قبل أن يكون لمصلحة المجتمع متسائلاً أمام جلسائه: «من هي الدولة؟» ومجيباً في نفس الوقت: «هي أنا وأنت والحكومة كلنا الدولة، والواجب

(۱) هو: سعودين عبد الله بن جلوي آل سعود (۱۳۵۶–۱۳۸۶ هـ).

<sup>(</sup>٢) هذه القصة تواترت من بعض العاملين في بدايات تأسيس شركة أرامكو، ومن هؤ لاء المعني بالترجمة، وكذلك العم صالح بن سليهان السلومي، ومحمد الراشد السعيد الخليفة من مواليد (١٣٤٠ه) وتحتاج الرواية المتكررة إلى مزيدٍ من التأكد عن صحة تفاصيلها وأنها قوة قائمة على العدالة..

علينا جميعاً النصح لها سراً وعلناً»، والحسبة والاحتساب على الحكومة هو في البداية والنهاية لها، ويقول مؤكداً: «ومن قوتها وقوة شرعيتها وهيبتها إعلاء قيمة هذه الشعيرة»، وأقول بصفتي باحثا: لا شك أن الغيرة الدينية على الدولة وممتلكاتها، والغيرة للوطن ومكتسباته الشرعية والأمنية دلالة على حب الخير للحاكم والمحكوم، وتحديد المصطلحات يزيد من هذا المعنى ولا ينقصه، وقد استفدت من هذا التفريق في المصطلحات بين الدولة والحكومة، وقد ضَمَّنتُ بعض أبحاثي هذا المصطلح المهم وشرحته بشكل علمي<sup>(1)</sup>.

ويُعدَّ من فقه الدراية الذي يُنادي به الشيخ السلومي فيها يخص الدعاء للحاكم، وهذا قد يُعد من اللفتات العلمية المهمة للشيخ، ويبدو أن هذا الفقه نتيجة قراءاته المتكررة لكتب ابن تيمية وابن القيم وغيرهما، وهو ما يتعلق بالتباهي في الدعاء العلني للحكام على المنابر وفي محاريب المساجد من قبل بعض الأئمة، حيث يرى أهمية: (الدعاء سراً) لولاة الأمر من العلهاء والحكام بالصلاح والتوفيق لنصرة الإسلام وأهله وخذلان الباطل وأهله، وذلك في جوف الليل، ويرى أن ذلك مدعاة للقبول والاستجابة، ولا يرى التباهي في الدعاء العلني أو الجهاعي، ويؤكد أن كلمة الإمام أحد بن حنبل المشهورة عنه في الدعاء لولي الأمر لا تعني العلنية أو الجهاعية: «لو كان لي دعوة مستجابة ما صيرتها إلا في الإمام، لأني لو جعلتها لنفسي أن كلمة الإمام أحد بن حنبل المشهورة عنه في الدعاء العلني أو الجهاعي، ويؤكد الجهاعية: «لو كان لي دعوة مستجابة ما صيرتها إلا في الإمام، لأني لو جعلتها لنفسي الم تجاوزني، ولو جعلتها له كان صلاح الإمام صلاح العباد والبلاد»<sup>(1)</sup>، ويؤكد الشيخ أن هذا لا يعنى بالضرورة الدعاء العلني على المنابر أو القنوت الجهاعي وما

 (٢) انظر: الكلمة للإمام أحمد ابن حنبل -رحمه الله- فيض القدير شرح الجامع الصغير، للمناوي، دار المعرفة، بيروت- لبنان، ج ٢، ص١٧٥.

141

 <sup>(</sup>۱) انظر: محمد بن عبد الله السلومي (القطاع الثالث والفرص السانحة-رؤية مستقبلية) مكتبة العبيكان، الرياض- السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ ص١٥.

المخلوق لخالقه يفقد قيمته عند إسماع الآخرين، وكان كثيراً ما يُنبه أن هذا البلد المبارك محفوظ بحفظ الله ثم بدعوات الصالحين المجهولين في جوف الليل حتى كان يردد «رُبَّ أشعث أغبر ذي طمرين لو أقسم على الله لأبرَّه»<sup>(1)</sup> وكان يدعو الله أن لا يكلنا للأسباب الأمنية لوحدها، شعوراً منه أن التحديات للدولة والمجتمع كبيرة والأسباب لا توازيها بحال من الأحوال، ولكن الله هو الحافظ، وكان يكرر هذه العبارة كثيراً.

لقد كان الشيخ مقدِّراً وبشكل كبير نعمة الأمن الناتجة عن التفاف الناس حول دينهم أولاً ثم مع أولياء أمورهم من العلماء والحكام بالالتزام بالكتاب والسنة ثانياً، وأنهما مصدر القوة والأمن والأمان للحاكم والمحكوم، إلا أنه في الآونة الأخيرة كان قلقاً بشكل كبير، وخائفاً على الدولة والحكومة من أن تفقد الحكومة أساس شرعيتها وقوتها بسبب مقالات شاذة كان يقرؤها أبناؤه عليه، كما كان يقرأ عليه بعض رواد قهو ته ما يكتبه بعض كُتَّاب الصحافة المحلية وفيها يقللُّون من قيمة المرجعية الشرعية وأهمية المؤسسات الدينية ورموزها، ويخاف الشيخ من استجابة الحكومة لهؤلاء ومطالبهم التي تخدم العدو –كما يقول– وكان الوالد يُقسم بالله الأيمان المغلَّظة أن هؤلاء بكتاباتهم أو بتخطيطهم للحكومة أعداء للحاكم قبل الدين لأنهم مذه الكتابات وببعض القرارات كان يقول عنهم: «بعض الذين يخططون للدولة أعداء لها» وينبه بأن شرعية الحاكم والدولة من هذا الدين، وينصح بوجوب نصح الراعى والرعية لمخاطر ما يُكتب وأخذ العبرة من الأمم السابقة. وكان يرى أن عمليات التفجير والتكفير من بعض الشباب سفه ونقص في العقل والعلم الشرعي، وهي مبرر لأعداء الدين من المنافقين لمعادة الدين وأهله، كما أنها تعطى مسوِّغاً للأعداء من الكفار لمعاداة الإسلام والمسلمين، ويرى أن العلاج هو

 <sup>(</sup>۱) صححه الألباني، السلسلة الصحيحة، مكتبة المعارف، الرياض – السعودية، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ، من حديث أنس بن مالك ج ٢، ص٢٩٧.

المبحث الرابع تنبيهات علمية وأعمال احتسابية

## رسالة العلماء:

كان الشيخ السلومي يرى أن (العلماء) لهم رسالة تميزهم عن غيرهم فهم ورثة الأنبياء، وهم أصل عظيم في حفظ دين وتراث الأمة، لأنهم صمام الأمان للحاكم والمحكوم كما كان يردد، وكان يرى وجوب مضاعفة جهودهم مع ولاة الأمر نصحاً وإرشاداً واحتساباً، ويرى أن بعضهم مقصر بذلك أو بعضه، وقد أصبح واقع بعضهم يبعث على الأسى في عدم قول الحق والصدع به لاسيها في وقت أصبح فيه ولاة الأمر من الحكام – بحكم سلبيات المتغيرات الدولية والتحولات الاجتماعية- بأمس الحاجة للعلماء وجهودهم الاحتسابية، وأهمية المحافظة على قوتهم في الاحتساب وممارسة حقهم الشرعي تجاه حقوق الأمة، فالحاجة إليهم أكثر في هذه الأزمنة المتأخرة -كما كان يقول وير دد-، ويرى الشيخ أن الواجب عليهم كبير نصحاً للحاكم والمحكوم وبراءةً للذمة، وكان يريد من العلماء والمحتسبين مقاومة التغريب، ويكرر دائماً على رواد قهوته أن التغريب أشد خطراً من الصوفية التي أشغل بعض المتحمسين أنفسهم بالردود عليها، وكان يقول: «التغريب المسكوت عنه خطره أكبر على البلاد والعباد، وتقليد الغرب في شؤون حياتهم أمر ظاهر ويزداد أمره على الصغير والكبير والذكر والأنثى»، وقد سَرَّه وأسعده كثيراً التنبيه إلى ضعف الإنكار عند بعض العلماء وتقصيرهم في مقالٍ مهم كتبه فضيلة الشيخ عبدالله بن حسن بن قعود عضو هيئة كبار العلماء -رحمه الله- وهو مقال متداول معروف بعنوان: (الموقعون عن رب العالمين)، وأصله خطبة بعنوان: (نداء إلى العلماء وطلبة العلم)، وفيها ورد نداؤه وخطابه قائلاً: «لمن انتسب للعلم والعلماء، ولمن أكرمه الله بهذا الأمر وكان بهذا يضم صوته إلى ما قاله ابن القيم –رحمه الله – في كتابه (إعلام الموقعين عن رب العالمين)». يقول ابن قعود: «إن العلماء يوقعون عن الله، فالمفترض فيمن هذا مقامه –وهذا المطلوب منه – أن يكون على حال ترضي الله، وأن يكون حسن السيرة، طيب السريرة، متشابهاً سره وعلنه، في كل أمر من أحواله، وأن يكون ثبتاً صادقاً ورعاً زاهداً مراقباً الله سبحانه وتعالى وكأنه يراه». وفي هذا المقال أو الخطبة قال مكرراً: «يا من أكرمكم الله بهذا، خذوه بحقه، خذوه بصدق مع الله، خذوه باحتساب، خذوه برغبة فيها عند الله، خذوه أخذ المحترم

بمانك على المات عارف ب علما ب عارف بر عب عارف بر عب على عنه مان عارف عارف عام ما ور له، أخذ المقدِّر له، أخذ العامل به، أخذ المعلِّم له، أخذ الداعية إليه، أخذ من يطمع أن يحل محل أهله مع من قال الله فيهم: ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُم وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَبَحَتِ ﴾ (المجادلة: ١١)».

وظل الشيخ السلومي فترة من الزمن وهو يردد قراءة هذا المقال والثناء عليه، وتعريف رواد قهوته ومرتاديها من المحبين والغيورين عن أهمية هذا المقال، وعن قيمة قيام العلماء بواجبهم تجاه مجتمعاتهم وأمتهم...

ومن تقديره للعلماء وما يكتبونه من كتب أو نشرات دعوية فقد كان مهتماً بتوزيع كل ما يصله منهم على عموم زواره وزوار قهوته، ومن ذلك أنه تبنى توزيع خطاب موجه من فضيلة الشيخ صالح بن أحمد الخريصي رئيس محاكم القصيم مُدوَّن بتاريخ: ٢٥/ شعبان/ ١٣٨٢هـ إلى من يراه من المسلمين وفيه التذكير بحلول شهر رمضان والتنبيه بوجوب تجنب المنكرات وفعل الخيرات، مع تفصيل عنها شمل ثلاث صفحات ورقية مطبوعة بالآلة الكاتبة [انظر الملحق رقم (١٥)]، والخطاب بأكمله بحاجة إلى دراسة دينية واجتهاعية شاملة.

http://alqaoud.net/read.php?id=219

<sup>(</sup>١) انظر المقال في موقع الشيخ ابن قعود على هذا الرابط:

وقد عاصرت شيخنا ووالدنا وهو يدافع عن تصحيح شبهة علمية في العقيدة حول (معية الله) وما صحبها من فهم خاطئ عن فضيلة الشيخ محمد بن عثيمين، بل ويوزع على طلبة العلم والدعاة (ورقة علمية) مصورة كتبها فضيلة الشيخ ابن عثيمين بخط قلمه عن نفسه ومذيلةً بتوثيق من فضيلة الشيخ ابن باز وتوقيعه [انظر الملحق رقم (١٦)].

# المداراة والمداهنة:

كان الشيخ السلومي يرى أن بعض العلماء وبعض القضاة يقعون في (مداهنة) العامة أو الخاصة، ويرون أن ذلك نوع من (المداراة)، وبينهما فرق كبير، وهم بهذا الواقع لا يفرقون بين مصطلح المداراة الذي يعني إنكار المنكر ولو بدرجاته الدنيا، بينها المداهنة تعني السكوت عن قول الحق أو ما يُسمى بـ (المجاملة)، و(الساكت عن الحق شيطان أخرس)<sup>(1)</sup> كما كان يردد هذا القول المأثور. وكثيراً ما يردد الشيخ أهمية (القوة في الحسبة) في حفظ الأمن وأثر ذلك على الاستقرار قائلاً: «من العلماء تكون قوة القرآن، ومن الحكام قوة السلطان» مستدلاً بالأثر: «صنفان من الناس إذا صَلُحا صَلُح الناس وإذا فَسَدا فسَد الناس: العلماء والأمراء»<sup>(1)</sup> ويذكر أن ذلك الكلام لابن القيم.

وقد عاش الشيخ السلومي تطبيقات الاحتساب مع العلماء دون مداهنة، وكان صريحاً في وجوب قيامهم بإيصال رسالتهم لولاة الأمر فيما يحقق معروفاً أو ينكر منكراً، ومن ذلك (مقابلاته ونصحه) الذي عُرف عنه مع الشيخ محمد بن صالح

(٢) رواه أبو نعيم في [الحلية] عن ابن عباس، وقد ذكره السيوطي في الجامع الصغير، ورمز له السيوطي بالضعف، وذكر العلامة الشيخ بالضعف، ونقل المناوي في شرحه [الجامع الصغير] عن الحافظ العراقي أنه ضعيف، وذكر العلامة الشيخ ناصر الدين الألباني في كتاب [سلسلة الأحاديث الضعيفة] أنه موضوع؛ لأن في إسناده محمد بن زياد اليشكري، وهو كذاب، قاله أحمد وابن معين.(من فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

۱۸۱

بن عثيمين عدة مرات، وعلى سبيل المثال فحينها كان السلومي بصحبة الشيخ في إحدى المرات وهم مسافرون للدعوة بين عنيزة والزلفي وقد لاحظ السلومي أن الشيخ بن عثيمين متوقف عن التدخل في إحدى القضايا مع ولاة الأمر فقال له: «يا شيخ: ﴿ وَدُوا لَوَ تُدَهِنُ فَيَكَهِ هِنُونَ ﴾ (القلم: ٩)، ووضع الشيخ ابن عثيمين يديه على رأسه وقال له: يا أبا سليهان ترفق ترفق».

والأمر نفسه يتكرر منه مع الشيخ ابن عثيمين في لقاءٍ آخر حينها خلا له الجو معه، فقال له ناصحاً ومذكراً إياه بضرورة فهم واقع الحاكم والمحكوم، والحيطة والحذر، وعدم الغفلة وذَكَّرهُ بقول الله تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينٍ (أ) هَمَّانٍ مَشَاَءٍ بِنَمِيمٍ (1) مَنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ (11) عُتُلِّ بَعْدَذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾ (القلم: 17).

كما قابل مع غيره من طلبة العلم المحتسبين بعض المشايخ كالشيخ عبدالعزيز ابن باز، والشيخ عبدالله بن قعود، والشيخ عبدالله بن جبرين -رحمهم الله-، والشيخ صالح الفوزان -حفظه الله-، أعضاء هيئة كبار العلماء لتوصيل بعض الرسائل الاحتسابية، وتذكيرهم ببعض الواجبات عليهم.

ومن باب الحب في الله والنصح والاحتساب كان يزور بعض العلماء أحياناً، وكانت تربطه رابطة جيدة ببعضهم، ومنهم سماحة الشيخ عبدالله بن حميد في مكة فزيارته له أساسية بحكم قوة العلاقة التاريخية بين الشيخ عبدالله بن حميد ووالده أبي ناصر السلومي، كما كانت هناك بعض الروابط كعلاقة مودة ومحبة وتقدير وتناصح أحياناً خاصة مع أئمة الحرم ومنهم الشيخ محمد بن عبدالله السبيل، ومؤخراً الشيخ عبدالرحمن بن عبد العزيز السديس، والشيخ سعود بن إبراهيم الشريم حفظ الله الجميع ووفقهم إلى كل خير، فقد سمع بعضهم من الشيخ السلومي ملاحظاته وقدًروا غيرته ونصحه كما سمع منهم واستفاد.

يقول الشيخ الزيدي عن التفاؤل عند شيخه عن مستقبل أمة الإسلام بالرغم من

ضعف العلماء والقصور في تطبيقات السياسة الشرعية: «مرات عديدة لا تُحصى وشيخي عبدالله السلومي يحدثني بتفاؤل وبثقة عالية أن نصر الإسلام والمسلمين هو الأصل في هذه الحياة، لكن هل هو بنا أو بغيرنا؟ وهل نستحق بواقع شعوبنا وحكوماتنا أولا نستحق ذلك؟ مستدلاً بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الحُيَوَةِ الدُّنيَا وَيَوَمَ يَقُومُ الأَشَهَكُ ﴾ (غافر: ٥١)، وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الروم: ٤٧)، وكان شيخي كثيراً ما يستدل بواقع ابن تيمية وابن القيم وواقع عصرهما، وكان شيخي يروي عن ابن تيمية القسم بالله بانتصار هذا الدين وأهله وأن هذا القسم تحقيقاً لا تعليقاً رغم كل ما أصاب ابن تيمية وأصاب العالم الإسلامي».

ويستطرد الزيدي قائلاً: «وقد بحثت عن ذلك القول لابن تيمية ودوافعه وأسبابه ووجدته، بهذا النص: وفي رجب سنة ٢ • ٧ه شاعت الأخبار بعزم التتار على دخول بلاد الشام، فأصاب الناس ذعر وهلع وخوف شديد، وبدأوا في الخروج إلى الديار المصرية، وهنا يبرز أثر الشيخ (ابن تيمية) فيقف ويُهدِّئ الناس ويُطمئنهم ويعدهم النصر، ويحثهم على الجهاد، ويأمرهم بالصبر والمصابرة، ويكثر من الابتهال إلى الله والتضرع إليه.

وفي هذه الأثناء سار ابن تيمية إلى السلطان وحثه على قتال التتار فأجابه إلى ذلك، وكان يحلف للأمراء والناس أنهم لمنصورون، فيقول له الأمراء قل إن شاء الله، فيقول إن شاء الله تحقيقاً لا تعليقاً، وكان يتلو بعض الآيات في ذلك»<sup>(1)</sup>.

يقول الشيخ محمد الزيدي عن شيخه عند كل حوار ونقاش عن تقصير العلماء والدعاة وانحراف الحكومات عن شرع الله: «وكثيراً ما سمعت من شيخي تفاؤله وإعجابه الشديد بمحاضرات الشيخ الدكتور ناصر بن سليهان العمر بحكم

<sup>(</sup>١) انظر ابن كثير، البداية والنهاية، ج٤ ص٢٣-٢٧، وانظر الذهبي، دول الإسلام، ص ٣٩٩-٤٠٠.

التفاؤل الكثير الذي تتضمنه تلك المحاضرات، وقد حضر شيخي القليل منها، وسمع الكثير من محاضراته المسجلة، والتفاؤل عند أستاذي وشيخي عبدالله السلومي تجاوز ما سبق، فكان يذكرني والحضور معي في قهوته بـ (سنة التدافع) وبتميز الدين الإسلامي عن غيره من الأديان من حيث نتائج التدافع، وجهل أعدائه به بأن الإسلامي عن غيره من الأديان من حيث نتائج التدافع، وجهل في هذا الصدد قوله: (إذا أراد الله لدينه ظهوراً قيَّض الله له من يناوئه)، ويذكر أن بلك العبارة وردت في فتاواه، وكان من تعليقات شيخي على دعاء بعض الأئمة والخطباء بنصر الإسلام قوله: «الدين منصور، والدين عزيز، والمهم هو نصرنا نحن لهذا الدين، في يَتأيُّها الَذِينَ عامَنُوَا إِن نَصُرُوا الله يَنُمَرُكُم وَيُئِبَتَ أَفَداً مَكُور في (عمد: ٧)» ويخاطب أبناءه ورواد قهوته: «لا تتعبوا أنفسكم، الله حكيم عليم يُمهل للظالم ولكن لا يُهمله، والدين منصور بكم أو بغيركم، وما عليكم سوى العمل وأن لا يؤتى الدين من قبلكم».

ويقول: «ابن تيميه نموذج لانتصار الحق رغم سجنه ومعاداة خصومه له، والحق ينتصر ولو بعد حين، بل إن معاداة الحق دليل على انتصار الحق وقوته وليس على ضعفه أو هزيمته، وقد تعلمت وتعلَّم غيري من تلاميذه وأبنائه ورواد قهوته التفاؤل بنصر الإسلام». وكتب الشيخ سليان المهوس عن التفاؤل عنده فقال: «سجلت في ذاكرتي رأيه

-رحمه الله- بالتفاؤل، لم أقرأه أو أسمعه من أحد غيره أبداً».

رؤيته عن (دور الحسبة في قيام الدولة السعودية): ومما يُعدُّ من لفتات الشيخ العلمية وتنبيهاته المعرفية أنه كان يقول: «الحسبة أمرها كبير وعجيب، والاحتساب ولَّد دولةً حكمت بشريعة الإسلام زمن محمد بن سعود

(١) انظر ابن تيمية فتاوي ابن تيمية ج ٢٨، ص ٥٧.

ومحمد بن عبدالو هاب -رحمهما الله- وكانت سبباً لقيام الدولة السعو دية وقوتها». يقول الأستاذ محمد بن ضيف الله الحزابي: «كثيراً ما يذكر شيخنا السلومي ويذكِّر الحضور في قهوته بسنن الله في انتصار الحق وأنه لا ينتصر بدون بلاء وابتلاء»، ويقول عن حركة الشيخ محمد بن عبدالوهاب الإصلاحية للمجتمع والدولة: «حينا أراد الله للدين قوة، وللدولة السعودية ظهوراً على غيرها جاءت امرأة إلى محمد بن عبدالو هاب –قبل ظهو رأمره–تطلب منه التطهير بإقامة حد الزنا عليها وكانت مُحْصَنة، وكان الشيخ في بلدة (العُيينة) فسأل الشيخ عنها، وسألها عن نفسها فتأكد له صحة عقلها وأخذ باعترافها وقولها عن نفسها، فما كان منه إلا أن أقام (الحد الشرعي وهو الرجم)، وكان ذلك بعد قطع أشجار تُعَظَّم، وبعد هدم قبة قبر زيد بن الخطاب -رضي الله عنه-، لكن الحسبة في رجم الزانية جعل فرائص بعض الأمراء في الجزيرة العربية ترتعد، ومن أكثر هؤلاء تشنجاً تجاه فعل الشيخ كان سليمان بن محمد بن عُريعر ؟ حاكم الأحساء والقطيف وما حولها، وكان يدين له بالولاء معظم أمراء نجد، وقد أرسل ابن عُريعر؟ طلباً إلى عثمان بن معمر حاكم بلدة (العُيينة) لقتل الشيخ، وقد خرج الشيخ متوجهاً إلى الدرعية مردداً الآية الثانية والثالثة من سورة الطلاق -كما سوف يأتي- وقد أرسل حاكم العيينة مع الشيخ عبداً من عبيده لقتله، لكن العبد لم يفعل حيث أصابه رعب وهيبة حينها هَمَّ بتنفيذ أمر سيده، ثم رجع هذا العبد وأبلغ سيده بها حدث له.

ولما وصل محمد بن عبدالوهاب إلى الدرعية ونزل ضيفاً على محمد بن سويلم، وعلمت موضي زوجة أمير الدرعية محمد بن سعو دوهي بنت محمد بن سويلم، كان لهذه المرأة موقف طيب في إخبار زوجها عن قصة الضيف محمد بن عبدالوهاب، بل وإقناعه بأن الشيخ غنيمة ساقها الله للجميع، وكان محمد بن سعود أميراً في الدرعية، وابن معمر أميراً على العيينة تابعاً لإمارة الأحساء، وكانت تُحكم من

قبل بني خالد، وكان الأخيران متخوفين من منهج محمد بن عبدالوهاب، لكن ابن سعود دعا محمد بن عبدالوهاب للإقامة عنده ومناصر ته وطلب منه أن لا يُحرِّم عليه جُعلاً إن يأخذه من بعض الناس في الدرعية، وألا يتخلى الشيخ محمد بن عبدالوهاب عن نصرة محمد بن سعود ويستبدل به غيره، فرد عليه محمد بن عبدالوهاب قائلاً له وبروح الثقة: (أرجو الله أن يفتح عليك من الفتوحات ما يغنيك عن هذا الجُعْلَ)، وكان الاتفاق وكانت المعاهدة بينهما (الدم بالدم والهدم بالهدم) وبَشَّرَ الشيخ محمد بن عبدالوهاب محمد بن سعود بالمستقبل الموعود قائلاً له: (هذه كلمة لا إله إلا الله من تمسك بها وعمل بها ونصر ها ملك بها البلاد والعباد)، وفتح الله على محمد بن سعود البلاد بلداً بلداً، كما دان له الجميع»، انتهت رواية شيخنا السلومي عن هذه القصة، وشيخنا السلومي اختصر لنا هذه القصة بما سبق وذكر أنها موجودة في الكتاب المعنون: (عنوان المجد في تاريخ نجد) (٢) للعلامة عثمان بن بشر ، وكثيراً ما يعلق شيخنا على هذه الحادثة، قائلًا: «وعاش محمد بن عبدالوهاب عمره (۹۱) عاماً معظمها جهاد ودعوة وتأسيس للدولة الشرعية، والأمر واضح وجلى إذا أراد الله لدينه الظهور قيَّض الله من الأحداث أو المناوأة والأسباب ما يجعل ذلك سبباً لأحداث كبيرة، وهذا قدر الله وسبب رئيس لقيام الدولة السعودية الأولى التي قامت بسبب نصرة من أقام حداً من حدود الله، تلاها بيعة على الكتاب والسنة بين طر في الدولة وهما الساسة والعلماء، وظاهر أمر محمد بن عبدالوهاب وهو مُخْرَج من بني قومه ومن موطنه مرتحل بين بلدة (العيينة) (والدرعية) بهذا الواقع الهزيمة والانكسار، ولكن ابن القيم علَّمنا أن السنن الربانية والأسرار الإلهية تكون بالمآلات والعواقب والنهايات، وهذا ما وقع للمجدد محمد بن عبدالوهاب –رحمه الله–». ينقل الشيخ الحزابي عن شيخه السلومي الدرس والعبرة من هذه القصة فيقول: « لما أراد الله العز للدين والظهور للدولة السعودية الأولى على غيرها قيض الله لها هذا المجدد المصلح الذي بدأ بالتطبيق لشعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بعد العلم والتثبت، فوصل الدرعية وهناك حدث اللقاء التاريخي والمعاهدة على تأسيس دولة تحكم بالإسلام».

وأقول بصفتي باحثاً في بعض شؤون التاريخ: لقد سَمِعتُ هذه القصة من شيخي عدة مرات بمناسبات مختلفة لكنني بعد أن قرأتُها مكتوبةً من قِبَل الشيخ الحزابي نبهتني أكثر من ذي قبل إلى أهمية فقه التاريخ وتحليل الأحداث وأخذ الدروس والعبر من التاريخ ووقائعه، فهذه القصة أكدت على انتصار الحق وفوز دولة الدين بعد تدافع واضح بين الحق والباطل، وقد ولَّدَتَ الحسبة وأخذ دين الله بقوة (شرعية الدولة)، وكان للمرأة جهد واضحٌ في انتصار الدعوة وقيام الدولة، وتحقق ما كان يردده الشيخ محمد بن عبدالوهاب وقد أُخْرِجَ من العُينة متجهاً إلى الدرعية حيث كان يردد -كما سبق- بصوت مسموع قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهُ يَجْعَلَ لَهُ مُخْرَعًا آ) وَيَزَرُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ (الطلاق: ٢، ٣).

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 



قهوة أبي سليمان (أسماءً ومُسمَّيات) اعتاد عموم الناس في جزيرة العرب أن يخصصوا مكاناً منفصلاً عن بقية مباني المنزل داخل بيوتهم المبنية من الطين أو الحجر؛ وذلك بغرض إكرام الضيف، وتصميم عزله عن مباني البيت مما يحقق راحة الضيف واحترام حقوق عائلة المنزل وخصوصياتهم، وبرزت هذه الظاهرة في نجد بها يسمى (القهوة) لاستقبال الضيوف، واجتهاع رب المنزل مع أولاده فيها، لكنها عند أهل الهمم ومعالي الأمور تميزت بها هو أكثر من لقاء الضيف وإكرامه إلى أن تكون منتدىً علمياً واجتهاعياً يلتقي فيه عامة الناس وخاصتهم وتكون مقصداً للعلهاء والمثقفين والدعاة ورجال الحسبة وغيرهم ممن يحملون همَّ خدمة دينهم ومجتمعهم، بل إنها في أحوال كثيرة تكون مقصداً للمحسنين والمحتاجين على حد سواء.

وقد كانت (قهوة أبي سليهان) الطينية تحقق الكثير مما سبق منذ تأسيسها وبدايتها ١٣٧٣ هـ، وعن وصفها فقد كانت هذه القهوة يتصدر مقدمتها موضع مخصص يسمى (وجار) لإيقاد النار فيه، وكانت توقد فيها النار صيفاً وشتاءً وتُعمل عليها القهوة والشاي قبل وصول الغاز وبعده، كما تُحمَّص (تحمس) حبوب قهوة (البن) على تلك النار، وفي طرف هذا الموضع مروحة هوائية يدوية لنفخ النار واشعالها، كما يجاورها طاحونة يدوية لطحن البن، وفي يسار مجلس صاحب والشاي وجيع الأغراض التي يحتاج اليها صاحب القهوة في إعداد قهوته، ويعلو والشاي وجيع الأغراض التي يحتاج اليها صاحب القهوة في إعداد قهوته، ويعلو بغطاء حديدي في الغالب، وهو ما يسمى (الجلا) ويرتبط هذا الغطاء الحديدي سقف هذه القهوة فتحة للتهوية ولخروج دخان النار منها، وتُعَطى هذه الفتحة بعطاء حديدي في الغالب، وهو ما يسمى (الجلا) ويرتبط هذا الغطاء الحديدي سبعة أمتار طولاً بعرض لا يتجاوز ثلاثة أمتار ونصف تقريباً (٧م×٥, ٣م)، وارتفاع متميز عن سائر مباني المنزل بي يزيد عن غيرها حوالي متر ونصف، وفي وارتفاع متميز عن سائر مباني المنزل بي يزيد عن غيرها حوالي متر ونصف، وفي

المبحث الخامس\_\_\_\_\_ – قهوة أبى سليمان (أسماء ومسميات) —\_\_\_\_

ركنها النهائي مقابل باب الدخول لها خزانة خشبية متعددة الأرفف لحفظ الكتب العلمية، بل هي المكتبة الخاصة لصاحبها، وعند نقاش أي مسألة علمية يتم تناول الكتاب المعني بتلك المسألة العلمية من قبل صاحبها أو أحد روادها من طلاب العلم والمعرفة.

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

قِلَّة من الناس من يضع لنفسه بمبادرته الشخصية (مشروعاً) متخصصاً بأهداف واضحة يخدم به دينه ومجتمعه وبلاده، ويسعى طوال حياته لتحقيق أكبر النتائج المرجوة من ذلك المشروع دون أن يُغِّيِرَ أو ينتقل إلى مشروع آخر أو يصيبه اليأس ويحبطه الملل ويتوقف.

وقليل من هذه القلة من يلتزم طوال عمرهِ فيقتطع من وقته اليومي في الصباح والمساء للعمل في هذا المشروع.

ويزداد التحدي لصاحب المشروع حينها يصاحب ذلك صعوبة تحصيل العيش لكل الناس زمن الفاقة والحاجة حيث لا وقت لعطاء الغير، ولا مال لإيثار الآخرين على النفس والأهل.

ويتضاعف التحدي بصورة أكبر حينها تتغير ظروف الحياة من زمن الاحتياج وقيم الإنتاج إلى عصر الوفرة والاستهلاك وما صحب ذلك من الانشغال واللهاث وراء الدنيا وكهاليات الحياة، ويبقى صاحب هذا المشروع مع ذلك كله صامداً حتى آخر حياته لُيقدم بنفسه مشروعاً لمجتمعه، وأقل ما يوصف به هذا المشروع أنه مدرسة ذات منهج علمي وفكري وتربوي تصنع بوسائلها المتنوعة أجيالاً بعد أجيال من خلال صياغات للعقول وكسب للقلوب وتغذية للأفكار تسهم في صناعة الإنسان وبنائه، والمشروع هنا في هذا المقام التزام زمني ومكاني في الضيافة الصباحية والمسائية طوال العمر لكل الطبقات الاجتهاعية، حيث هذه المدرسة هي (القهوة) بِهمَّةِ صاحبها ورسالته الواضحة والقوية تجاه دينه ومجتمعه، وهي بحق مشروعه الأول من خلال معطياتها ونتائجها المباركة.

أسماء حقيقية ورمزية متعددة لمكان واحد، ولكل اسم دلالته، كما أن لكل اسم أنصاره، وذلك يدل على تنوع رواد قهوة المطوِّع عبدالله السلومي التي يسميها كل واحد بها يروق له من اسم، فهي في واقعها قهوة تميزت (بحرية الرأي) وفق منهج أهل السنة والجماعة، كما أنها عُرفت بالقهوة (المفتوحة) حسياً ومعنوياً حيث يسود النقاش فيها بحرية الرأى والحوار، واشتهرت أيضاً بأعمال (الحسبة) في قضايا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر واجتماع تلاميذ صاحبها على ذلك، كما أنها عند فئة أخرى (قهوة أبي صالح) وهي ترمز إلى الصلاح أو إلى التلاميذ والأصحاب ومنهم أبو صالح، وتبقى الحقيقة التي لا اعتراض عليها أنها (قهوة أبي سليهان) حيث شهرة كنية صاحبها، وحيث رمزية الاجتماع العائلي فيها، ومن أسمائها (قهوة مطوِّع الشنانة) فقد اشتهرت بها واشتهر هو بها لاسيها أن التطوع بالنفس والوقت في كل ما يخدم المصلحة العامة للمجتمع من سابما، وقد يجمع تلك الأسماء أنها (قهوة الخيرية) بالمفهوم الشامل والواسع للخيرية فعلى الخير قامت وللخير شُيدت واستقامت، والخيرية واضحة في مدخلاتها وثارها والقبول عند الله وحده، كما اشتهرت عند فئة معينة معتبرة بـ (قهوة ابن قيم الشنانة) ولأن هذه القهوة قامت على كثير من النقاش والحوار ونجحت بذلك فاحترام كل تلك التسميات (الثمانية) في غاية الأهمية، والحديث عن جميع مفاهيمها أمر يُحتمهُ المبدأ الذي قامت عليه تلك القهوة، والحكم على أي الأسماء الأنسب والأولى بالتسمية متروك للقراء، ولرواد القهوة وزوارها حق الاحتفاظ بتسمياتهم لها قبل قراءة الكتاب وبعده، وقراءة هذا الموضوع عن القهوة قد تؤدي إلى ترجيح الفاضل على المفضول أو العكس وفي كلٍّ خير. ٩١

المبحث الخامس – قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) —————

(القهوة) بمفاهيم التسميات سابقة الذكر وبرسالة صاحبها مدرسة استفاد منها وأفاد فيها كثير من العلماء والمثقفين على اختلاف طبقاتهم وتوجهاتهم الفكرية، ومشاربهم وأفكارهم الدينية، واستوعبت طروحات الجميع القريب منهم والبعيد والغني والفقير، والمواطن والمقيم من الإخوة الوافدين بشتى طبقاتهم العلمية والاجتهاعية، والكل يجد فرصته ودوره في النقاش والحوار، وكان العامة يجدون ما يلبي رغباتهم ويُعلي سقف المعرفة أو العلم عندهم، أو على الأقل قضاء الوقت المتع واللفيد مع روادها، ولقد أصبحت هذه القهوة مقصداً حينها قام بها صاحبها والتزم بوقتها وأعطاها الثمين من وقته لتعطيه النفيس من النتائج، فليس من منهجه عطاء فضول الوقت الذي يُعطي فضول النويس من النتائج، فليس من منهجه عطاء فضول الوقت الذي يُعطي فضول النويس الماة ليعبد الله بهذه المالة بهزية دعوية في ذهنه، وكفى أنه يتعبد الله بهذه الرسالة لقهوته.

 $\bullet \bullet \bullet \bullet$ 

## (1)

قليل جداً من الناس من أطلق على هذه القهوة (قهوة الحرية) لبعدها عن التعصب والمذهبية وتحررها مما يُهيمن على مثلها من التقليدية، ولجُرأة روادها في حرية طرح الموضوعات فيها من كل الأطياف الدعوية والطبقات الاجتهاعية مما يمنح القهوة هذه التسمية، وعن هذا كتب الدكتور مصطفى السيد في إحدى مقالاته عن القهوة قائلاً: «في بيت الطين (القهوة الطينية) احتفى بكل مدارس الدعوة من رسميين ومتطوعين وما بينهما، يسمع للجميع ويسمح لكل الرؤى، ولكنه يُعقِّب بحزم في المضمون، ولين في الأسلوب، ويأبى أن يكون شاهداً محايداً، بل شريكاً، واضعاً سلامة المعتقد وأمن الناس الفكري فوق كل مطلب، فَعَلَ ذلك مبكراً، ولم يَقُله تزلفاً أو تنطعاً». عُرف عبدالله السلومي بقهوته الطينية الشهيرة بالشنانة من قرى الرس بالقصيم، وعُرفت القهوة بأنها مُشْرعة الأبواب بالحوار الثقافي والعلمي، وكلمة الحق المبكرة، وحرية التعبير والتفكير، وبحضور العامة والخاصة من قريب وبعيد، واشتهرت القهوة بالمنهج المعتدل الذي سارت عليه كمنتدى مفتوح في الصباح والمساء طوال العام وطوال حياة صاحبها، وفي هذا الصدد يقول أحد أشهر رواد هذه القهوة ومرتاديها وهو الشيخ محمد الزيدي (أبو صالح): «وكان شيخي مجلسه عامر بجميع الطبقات من طلبة العلم والموظفين الكبار والصغار والعسكريين، بل كثير من العامة من كبار وصغار، وضيوف من عدة مدن وقرى ومحبين يزورنه من كل مكان على مدى العام وخاصة بالمناسبات».

صاحب هذه القهوة ذاق بنفسه وفعاليات قهوته طعم حريته الشخصية، فلا وظيفة دنيوية قيدته طوال عمره ولا روتين كبَّل نشاطه، ولا بيروقراطية أحاطت به أو بقهوته، لقد تخفف من طلب الدنيا وتحرر من متطلباتها وكمالياتها فليس له موطئ قدم في أسواقها الاستهلاكية، ولا نعرف له مراجعة لأي دائرة حكومية تتعلق بمصالح شخصية تخصه، وتكتمل حريته بتحرره من الرق الوظيفي، وبالتالي تحرره من الوهم والخوف فلا شيء يخاف منه أو عليه ولا شيء يرجوه من المخلوقين، سعيه اليومي الحثيث هو العمل على كمال العبودية لربه ومولاه من خلال تلازم حسبته مع تطوعه وبالتالي تحرره من عبودية العادات ورق الشهوات ورق الاستهلاك ووسائله المعاصرة وما شابهها.

هاتفني معالي الشيخ صالح بن عبدالله بن حميد معزياً في وفاة والدي فسألته هل من شيء تذكره عن الوالد فأجاب: «مقابلتي مع الوالد محدودة –كما تعلم– لكني مما فهمت عنه أنه قوي بقناعاته أمام الصغير والكبير يقولها بدون تردد». المُتأمل لواقع القهوة يُدرك التلازم بين الحسبة والحرية فقد تميزت تلك القهوة بحرية مناقشة القضايا الفقهية والاجتماعية والفكرية للمجتمعات الإسلامية،

المبحث الخامس\_\_\_\_\_ المبحث الخامس\_\_\_\_\_ - قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) ----

وحرية عرض وتحليل القضايا والمشاكل السياسية للأمة الإسلامية في منتدى فكري وثقافي واجتهاعي للنقاش في كل قضايا الساحات المحلية والدولية لدى روادها، وقد كانت حرية الاحتساب وحرية الكلمة المبكرة في قهوة الحسبة والاحتساب سابقة زمنها حيث أن المنتديات أو الديوانيات الشهرية جاءت بعدها بعشرات السنين كملتقيات فكرية وثقافية واجتهاعية وسياسية متحررة من البيروقراطية أو التنظيم الرسمي، هذه القهوة كمنتدى يومي، بل ملتقى صباحي ومسائي رُصدت أو حسدها بعض المغرضين، وقد يكون وشى بها بعضهم فها زادها إلا قوةً بسبب الحرص والإخلاص من القائم عليها على الالتزام بالمنهج النبوي في الدعوة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد تأكد ذلك لكل راصد أو مراقب لمسيرتها، ومخرجاتها أو نتائجها وثمراتها كافية للحكم على دورها

(قهوة الاختيار العلمي) تشبعت بفكر ابن تيمية التجديدي وتلميذه ابن القيم وقُرئت فيها كتبها، ودُرِّس فيها كتب التوحيد والأصول الثلاثة والقواعد الأربعة للمجدد محمد بن عبدالوهاب، ولم تكن محصورة بها سبق فباب الاختيار لأي كتاب مفيد مفتوح للجميع، ولذا لم يكن في القهوة مجال لفكر منحرف، أو خلق غير سوي، أو سلوك يتنافى مع قيم الإسلام. عُرفت (قهوة حرية النقاش العلمي) بالتحرر من بعض القيود الوهمية التي يضعها بعض الناس على أنفسهم أو على غيرهم، وقد زارها عبر عمرها الزمني الذي امتد أكثر من ستين (٦٠) عاماً، كثبر من الرموز الإدارية والفكرية والدعوية واستوعب

صاحب القهوة أطروحاتهم واستفاد من سماع الآراء المتعددة والمتنوعة. لقد تجلت صور حرية النقاش والحوار في القهوة من خلال عرض بعض النهاذج التي زارت القهوة طمعاً في منهجها الحر، وهؤلاء يُمثلون بعض التيارات الاحتسابية والسلفية والدعوية والجهادية وهي تيارات متنوعة محتسبة، وفي هذه القهوة ناقشوا القضايا التي تَشْغَلُهم بكل حرية، ولم تكن القيود لتلك الحرية سوى الضوابط الشرعية وهي أنفس ما فيها، وذِكْرُ تلك النهاذج تؤكد السابق واللاحق من القول عنها، وهي نهاذج تؤكد مناخ حرية الحسبة والاحتساب التي حفلت بها هذه القهوة.

زار القهوة أحد الرجال المعروفين بالحسبة المتشددة وكان من بادية القصيم وكان ذلك حوالي عام ١٣٨٢ه (١٩٦٣م) بغرض كسب بعض الأنصار والأعوان، وكان من مرتادي مجلس الأمير خالد بن مساعد آل سعود –رحمه الله– وعمل على ترغيب الشيخ (السلومي) للانضام إلى المجموعة التي أحاطت بالأمير، كما رغَّبه في مقابلة الأمير، وكان هؤلاء جميعاً مجتهدين متشددين، وينوون الإنكار باليد والقوة على الحكومة في بعض القضايا الساخنة عند بعض الناس –كما كانوا يرون في ذلك الزمن-، ومنها (التلفزيون) وذلك زمن حكم الملك فيصل، فلم يستهو الشيخ هذا التفكير وهذا الأسلوب التصعيدي في إنكار المنكر، رغم أنه كان من تستهوي هذه الأفكار بعض الشباب وخاصةً من بضاعته في العلم ضعيفة، ولم يعاد أشيخ السلومي هذا أو أمثاله، كما لم يستجب له، بل قدَّم له النصح والإرشاد، وقد أثر ذلك حسب قول الشيخ السلومي، وحسب ما هو معلوم عند معاصرية. في ذلك الرجل مما حدث بعد ذلك لأصحابه ومن يرأسهم وتوفي –رحمه الله– على

كما زار القهوة مجموعات متعددة من مجتهدي السلفية في التسعينات الهجرية قبل عام ١٣٩٩هـ من القرن الماضي، وأوصلوا إليها كثيراً من كتبهم ورسائلهم المطبوعة المعبرة عن فكرهم، وتداولها بعض رواد القهوة، وكان منهج تلك الفئة موضع نقاش وحوار كشفا حقيقة تلك الحركة، ولم يستهو صاحب القهوة ذلك المبحث الخامس\_\_\_\_\_\_ - قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) ---------

الفكر، كما لم يكن لهذه الأفكار قبول لدى رواد هذه القهوة، لأن هذا الفكر قائم على بعض الاجتهادات الكبيرة الخاطئة التي ألحقت الضرر بأصحابها وألحقت كثيراً من الأضرار بمسيرة الدعوة والاحتساب، وبكثير من مكتسبات الوطن، ومن أهمها انتهاك قدسية الحرم المكي الشريف.

وكانت النقاشات الفكرية قائمة بحرية وبقوة حول موضوعات تلك الكتب وأفكار مؤلفيها وذلك ما يُوصل إلى الحقيقة في الرفض أو القبول.

وقد كان من منهج الشيخ كراهية التطرف في الحديث عن هذه المجموعة خاصة بعد ما أفضوا إلى ما قدموا، كما كان يردد: ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدَ خَلَتُ لَهَا مَاكَسَبَتْ وَلَكُمُ مَّاكَسَبْتُمُ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة : ١٣٤).

وإضافة لما سبق فقد تجاوزت هذه القهوة بحرية النقاش الأثر السلبي للمنشورات والنشرات التي وصلتها من الداخل والخارج بشكل واضح ومكشوف، واستفادت مما فيها من إيجابيات ولم يكن لتلك المنشورات في قهوة الحوار العلمي أو على روادها أي آثار سلبية، لأن النقاش العلمي الحر بضوابطه الشرعية كان كفيلاً بمعرفة الحق من الباطل، والصواب من الخطأ.

وزار القهوة أفراد ومجموعات كثيرة من جماعة التبليغ ورغَّبُوه في الخروج معهم في الداخل أو الخارج ولم يستهوه ذلك، وكان منهجهم موضع نقاش وحوار لمرات كثيرة في القهوة، وقد سكنوا في بعض جولاتهم الدعوية في المسجد الذي هو إمامه لينطلقوا منه إلى بعض قرى البادية المجاورة، وكان الشيخ لا ينكر الدور الإيجابي لهم في تقوية الجانب الإيماني للأفراد والمجتمعات لاسيما مع ما رآه من كثير منهم من التوحيد والإخلاص، ويرى أنهم جماعة مقلة في العلم الشرعي، ولهم دور في هذه البلاد من أهل العقيدة السليمة من أن من منهجهم عدم الاشتغال بالحسبة وإنكار المنكرات – حسب قول صاحب القهوة عنهم –. وزار (القهوة) أحد أبرز رموز الجهاد الأفغاني في ذروة نصرته ومناصرته من الشعوب والحكومات في تلك الفترة أواخر الثمانينيات الميلادية من القرن الماضي عندما كان الجهاد ضد التمدد الشيوعي في العالم حينها كان معظمه قائماً على أصول شرعية وقَبْلَ أن تتلوث بعض مواقع الجهاد الجغرافية ببعض شبهات وضلالات التكفير، كما زار القهوة بعض المشايخ المشهورين بدعم الجهاد حينها كان الجهاد على أوجه وأشده ضد الاتحاد السوفيتي والشيوعية في أنحاء كثيرة من العالم، وحينها كانت حكومات ودول العالم العربي والخليجي بشكل خاص تدعم الجهاد الأفغاني وغيره، فسياسة التضامن الإسلامي قامت على أساس دعم المراكز الإسلامية في أنحاء العالم لمقاومة المد الشيوعي فكرياً وجغرافياً خاصةً في أفريقيا وآسيا، لأنَّ تحجيم دور الاتحاد السو فيتي التوسعي كان هدفاً استراتيجياً لدى الغرب وتقاطعت المصالح فيه مع الإسلام ودوله، والمهم في هذا أن مناقشات الجهاد في القهوة كانت بدون قيود أو حدود، وكان الدعم المعنوي والمادي والإغاثي من صاحب القهوة وروادها للجهاد واضحاً، ورغم تأييد صاحب القهوة للجهاد الأفغاني بشكل عام -مثل غيره في ذلك الزمن على مستوى الحكومات والشعوب الإسلامية- ورغم دعائه للمجاهدين بالنصر ولأعدائهم بالهزيمة، ومع فرحه بانتصارات الجهاد في أي مكان إلا أنه كان يردد بين حين وآخر وماذا بعد الجهاد؟ لأن صاحب القهوة -باجتهاده- يرى أن الجهاد بدون قيادة صادقة معنية بالجهاد بصدق -كما كان يقول ويردد- لا يحقق المعنى الكبير المتكامل لهذه الشعيرة الكبيرة.

أقول معلقاً على كلام الشيخ: هذه اللفتة لها مغزى كبير فالشيخ السلومي ينظر للمآلات قائلاً ما معناه: «قد ينتج عن الجهاد بدون هذه القيادة هزيمة الأعداء وانسحابهم، لكن لا يكتمل النصر الحقيقي إلا بالقيادة البديلة عن المهزوم، وهذا لا يتحقق بدون قيادة تقود أمر الجهاد، تمتلك فيه تلك القيادة مشروعاً متكاملاً لتتعامل القيادة المعنية فيه مع النصر باستثماره، أو تتعاطى مع الهزيمة بتلافي الهزائم مرة أخرى دون مزايدات واستغلال من الحكام والحكومات، وكما أكد الشيخ -حينما قُريءَ عليه أصل هذا المقال لأخذ موافقته عليه- قائلاً متمثلاً بقول الشاعر:

لا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم ولا سراة إذا جُهالهُم سـادوا»

وأقول باحثاً ومحققاً في بعض جوانب التاريخ: ولذلك كان من الملاحظ أن رؤية صاحب القهوة وفراسته تتطابق بشكل واضح مع الواقع، فبالرغم من انتصارات الجهاد والمجاهدين لم تتحقق ثمرة الجهاد (الكاملة)، وعلى سبيل المثال لم تقم الدولة الإسلامية المنشودة في أفغانستان بعد هزيمة الشيوعيين فيها، وهذا لا يعني بالضرورة خطأ الجهاد أو المقاومة، ولكن كمال مشروع الجهاد لا يكون إلا بما سبق، وثمرة الجهاد لا تُتوج ولا تَتَحقق إلا بالتكامل مع مشروع سياسي بديل بالرغم من الرؤية التي تقول: إن نجاح مشروع الجهاد لا يعني بالضرورة نجاح مشروع إقامة الدولة البديل فلكل منهما شروطه وآلياته<sup>(n)</sup>.

وهذه النهاذج المتنوعة من الزيارات للقهوة لوحدها تؤكد أن الحوار الحر يؤدي إلى

(١) البيت لصَلاءة بن عمرو ويقال له الأفوه الأودي شاعر جاهلي، انظر: كتاب الأغاني جزء ١٢ ص ١٩٨.
(٢) تشير معظم الكتابات العلمية عن الحركة الجهادية في العصر الحاضر على أن تجربة الجهاد المعاصرة –بالرغم من بعض السلبيات – قد أربكت معظم المعادلات الدولية والحسابات العسكرية العالمية، وفتحت نافذة أمل لكل الأمم المظلومة من شعوب ودول العالم الإسلامي، فصناعة التشويه للجهاد والتآمر عليه تعكس حجم الانتصار الكبير له، وكما يقول بعض من كتبوا عن التجربة الجهادية التشويه للجهاد والتآمر عليه تعكس حجم الانتصار الكبير له، وكما يقول بعض من كتبوا عن التجربة الجهادية المعاصرة: إن التجربة الجهادية في العصر الحاضر سواء في بلاد البلقان أو أفغانستان كنموذج أسقطت قيمة قوة الآلة العسكرية الجبارة حينها ساهمت التجربة بسقوط الاتحار اللوفي على حلف (وارسو)، والتجربة الجهادية المعاصرة: إن التجربة الجهادية في العصر الحاضر سواء في السوفيتي حلف (وارسو)، والتجربة لا زالت تهدد حلف (الناتو) خاصة في أفغانستان لأن الحق أكبر من القوة، الطوفيتي حلف (وارسو)، والتجربة لا زالت تهدد حلف (الناتو) خاصة في أفغانستان لأن الحق أكبر من القوة، انظر عن هذه المعان والى الموفيتي حلف (الناتو) خاصة في أفغانستان والعراق الأسبق النظر عن هذه المعاني والتجربة لا زالت تهدد حلف (الناتو) خاصة في أفغانستان لأن الحق أكبر من القوة، انظر عن هذه المعاني – كأنموذج – تصريح الجنرال ماكريستال قائد القوات الأمريكية في أفغانستان والعراق الأسبق وينها تساءل وقال: لماذا نحارب الديمقراطيات ولا نسمح لها أن تقوم؟ لقد قتلنا الآلاف من الأفغان ولكني توقفت وقات إننا لن ننتصر على المسلمين هناك أبدا، وهذا ما دفعهم لإقالتي، وحتى الآن لا يزال الوضع كما تركته، وثبت وعدق ما قلت، ومن واقع خبرتي أقول لأوباما: لقد اخترت الحصان الخاسر في مصر، المسلمون لديمم عقيدة ودين وعنون وعلى موني من الماديني ولكني وقفت وقلت إننا لن ننتصر على الملمين هناك أبدا، وهذا ما دفعهم لإقالتي، وحتى الآن لا يزال الوضع كما تركنه، وثبت وعلى ما قلت، ومن واقع خبرتي أقول لأوباما: لقد اخترت الحصان الخاسر في مصر، السلمون لديمم عقيدة ودين يؤمنون به ويدافعون عنه ولن يستسلموا، ولن تهزموا المالمين في مصر، أبدا .المون يولي عن ملاق ولي يستسلموا، ولن تهرموا المالمين في مصر، أبدا وي تهرمو ولي يستسلموا، ولن تهرم أيل مالملين في مصر أبدا. الم

https://www.facebook.com/HAZEMOONparty/posts/556654354388101

الأصلح من القول والعمل، كما أن الدليل والاستدلال في النقاشات المفتوحة من الوسائل المثلى لمعرفة الخطأ من الصواب بكل حرية وبدون كبت للآراء، أو خوف من الرقيب والرقابة البشرية، ففي القهوة لكل صاحب رأي حر موقعه واحترامه وتقديره.

 $\bullet \bullet \bullet \bullet$ 

لقد كانت (القهوة) بمناخها الحرتُربِّي على التحرر من رِقِّ النفس والشيطان، ورقِّ الهوى كها كان يردد صاحب هذه القهوة عن شيخه ابن القيم في نونيته المشهورة التي يحفظ كثيراً من أبياتها ويرددها بين حين وآخر ومن ذلك: هربوا من الرِقِّ الذي خُلقوا له فَبُّلُوا برقِّ النفسِ والشيطانِ<sup>(۱)</sup>

ولقد تجلت كثير من صور حرية الإنسان في تشريعات الإسلام وقيمه المثلى، ومن أهمها التذكير بعبودية الخلق لله، والتنبيه على تحرير النفوس من عبودية هوى النفس وشهوة المال والسلطة، وهذه العبودية لله هي قمة الحرية التي قامت عليها حقوق الإنسان في تشريعات الإسلام.

ف (الحرية) مِنْحة رب السهاء إلى الأرض ومِنْحة الخالق للمخلوقين من بني آدم ليتميزوا بها عن سائر المخلوقات، وهي من أشرف خصائص الإنسان، فكيف بحرية تقود إلى عبودية الخالق والمانح للحياة، وذلك ما يستوجب انتزاع الحرية من كل من يريد مصادرتها، فهي أسمى حق من حقوق الإنسان في تشريعات السهاء، ونُظم الأرض.

(١) انظر: ابن قيم الجوزية، القصيدة النونية (الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية)، ج٢/ ٧٢، وانظر: القول المفيد على كتاب التوحيد، تأليف: العلامة محمد بن صالح العثيمين، الناشر: دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية الطبعة: الثانية، محرم ١٤٢٤هـ ج٢/ ٥٢٦٠. المبحث الخامس\_\_\_\_\_\_ – قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) —\_\_\_\_\_

وفي سبيل تلك الحرية تكون التضحية بالنفس والمال والغالي والرخيص لأن الحرية الحقيقية مبدأ وقيمه، بل هي روح الحياة عند كل الأمم والشعوب، والحرية بهذا حق من حقوق الإنسان وليست منحة من الآخرين، وأعز ما فيها حينها تقود إلى (عبودية الله) ومرضاته، والحرية بهذا المفهوم السامي تقف عند الاعتداء على حدود الله وحقوق الآخرين.

لقد جاءنبي الهدى محمد ﷺ لتحرير البشرية من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، وهو الذي دعا بالذِلَّة والصغار على عبيد الشهوات ومُقَدِّسي المادة والدنيا، وأسرى الجاه والسلطان وعبَّاد القبور وأهل القصور، فقال: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَم وَالْقَطِيفَةِ وَالْخَمِيصَةِ، إِنْ أُعْطِى رَضِى، وَإِنْ لَمَ يُعْطَ لَمَ يَرْضَ تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلا انْتَقَشَ»...

كتب ابن القيم عن العبودية لله وهي الحرية الحقيقية وقد أسهب فيها وكان مما قال عنها: «العبودية نوعان: عامة وخاصة، فالعبودية العامة هي عبودية أهل السماوات والأرض كلهم لله، بَرُّهم وفاجرهم، مؤمنهم وكافرهم، فالخلق كلهم عبيد (ربوبيته)، قال تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ إِلَا ٓ ءَاتِي ٱلرَّحْنِ عَبَدًا ﴾ (مريم: ٩٣).

والعبودية الخاصة هي عبودية الطاعة والمحبة واتباع الأوامر، وهي لأهل طاعته وولايته، فهم عبيد (ألوهيته)، قال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِيبَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَاخَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونِ قَالُواْسَلَىمًا ﴾ (الفرقان: ٦٣).

لقد وصف الله أكرم خلقه عليه، وأعلاهم منزلةً عنده بـ (العبودية) في أشرف «مقاماته» وهو أبرز محرر للبشرية عامة فقال تعالى عن عبودية محمد ﷺ: ﴿ وَإِن صُنتُم فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ (البقرة: ٢٣)، وقال تبارك وتعالى في مقام إنزال الكتاب عليه: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (الفرقان: ١)،

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري، باب ما يتقى من فتنة المال: جزء ٢٠، ص ٦٤.

وذَكَرَهُ بالعبودية في مقام الدعوة إليه: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَا ﴾ (الجن: ١٩)، كما جعل أكمل خلقه وأقربهم إليه من وُصِفَ بـ (العبودية له) فقال سبحانه: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْنِ ٱلَّذِينَ يَمَشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ إلى آخر السورة (الفرقان: ٢٣ - ٧٧).

وجعل البشارة المطلقة لـ (عباده) فقال تعالى: ﴿ فَبَشِّرْعِبَادِ (\*\*) ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۖ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَىٰهُمُ ٱللَّهُ وَأَوْلَتِكَ هُمُ أَوْلُوا ٱلْأَلْبَكِ ﴾ (الزمر: ١٨،١٧). كما خص الأمن المطلق لعباده، فقال تعالى: ﴿ يَنِعِبَادِلَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا آنَتُمَ تَحَرَنُوُنِ (\*\*) ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِعَايَنِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ (الزخرف: ١٩،٢٨).) فكل هذه الأنواع المذكورة من العبودية لله وغيرها -مما لم يذكر هنا- مقتضاها الحرية والتحرر من كل أنواع الرق.

<sup>(</sup>١) انظر ابن قيم الجوزية، مدارج السالكين (ج١/ ١٢٢ - ١٢٣) طبعة دار الكتاب العربي عام ١٤١٦هـ.

الصحابة الكرام الذين ذاقوا طعم الحرية فأبت نفوسهم إلا أن يمنحوها للآخرين كما قال ربعي بن عامر للفرس «جئنا لنخرج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد»() وباختصار فتوحيد الله تحرير للبشرية من الرق بكل صوره وأنواعه.

#### (٢)

لقد أفرزت حرية النقاش والحوار في (القهو ة المفتوحة) بر وادها وتلاميذها منهجاً معتدلاً وفكراً متزناً، ولم يكن من المحسوبين عليها من يحمل فكراً متطرفاً في القضايا السياسية أو الدينية بالرغم من زيارة بعض الأفراد أو المجموعات التي تحمل بعض الأفكار الخاطئة -كما سبق- وكان النقاش المفتوح فيها كفيلاً بتحديد الأصلح، وقد أثمرت تلك الحرية الحقيقية عقولاً ناقدة حرَّةً من الخرافات والأوهام والخوف، وخرَّجت ضائر حرَّة من عبودية المال وشهوة المناصب وتقديسها، كما خرَّجت تلاميذ بأخلاق وقيم متحررة من الشهوات والشبهات. الراصد لتلك القهوة، أو المنتدى المفتوح أو الديوانية المشرعة الأبواب كما هي المسميات المعاصرة لما قد يماثل القهوة من جديد المجالس يدرك تمام الإدراك أنها -بحمدلله- أثمرت أفكاراً ورؤى تصب في مآلاتها إلى الوعى بقضايا الواقع والمجتمع، وأسهمت في تقوية وعى المجتمع، بل وحدتهِ الفكرية والاجتهاعية بالرغم من ضخامة الأحداث وما فيها من الفتن والمحن المحلية والإقليمية التي مرت بها الأمة الإسلامية خلال تاريخ القهوة، وكانت تلك الأحداث محل نقاش محتدم وقوى في أحاديث القهوة، فتناولها روادها بواقعية وضوابط شرعية، فلا خروج على السلطة ولا تأليب عليها في الأخطاء والخطايا بالرغم من وجود

<sup>(</sup>١) القول: لربعي بن عامر 🦽، انظر: ابن كثير، البداية والنهاية: ج ٧، ص : ٤٧.

الخطأ، ولا شحن لعواطف سلبية قد تقود إلى أعمال متطرفة أو متحجرة، ولا تحرر من الحق والقيم والأخلاق وضوابط الدين، ولا صمت عن إنكار الباطل أو المنكر من الصغير أو الكبير، «فالساكت عن الباطل شيطان أخرس»<sup>(۱)</sup> -كما سبق-، وكما كان يردد صاحب القهوة ويؤكده مع الجميع. عُرفت تلك القهوة بأنها مفتوحة للجميع ولم تكن للمتدينين فقط، أو طلاب

العلم فحسب بل لكل طبقات المجتمع، وكانت حريتها الاحتسابية والعلمية من الوسائل الفعالة للوقاية والعلاج -على حد سواء- من الانحرافات الأخلاقية والسلوكية لبعض مرتاديها، فحرية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالضوابط الشرعية، تؤكد أن الحرية الحقيقية وقاية وعلاج، وحماية للمجتمع وقوة للدولة.

بل إن (القهوة المفتوحة) كما هو واقع حالها وأثرها، وكما وصفها بعض روادها أنها وسيلة كبيرة لتفريغ الشحن السلبية عند بعض روادها أو مرتاديها ممن أوغرت صدورهم بعض الأحداث المؤلمة من أعداء الأمة الإسلامية، أو من بعض حكام المسلمين، أو بعض المنكرات المحلية، وأحياناً أخرى لمن أغضبتهم بعض الإجراءات الإدارية، أو بعض صور الأداء الخاطيء لبعض الجهات أو المؤسسات الحكومية، يقول الشيخ محمد الزيدي: «إن وسطية شيخي السلومي جمعت بين الغيرة في إنكار المنكر وبين ضبط النفس وضبط الآخرين من رواد قهوته»، ومن أقوال شيخي –حفظه الله – في قهوته العامرة بحرية الاحتساب مع قوة الانضباط:

<sup>(</sup>١) هذا القول منسوب إلى بعض السلف، ليس حديثاً عن النبي ﷺ، إنها قاله بعض العلهاء، والعبارة هي: «الساكت عن الحق شيطان أخرس، والناطق بالباطل شيطان ناطق» فالذي يقول الباطل ويدعو إلى الباطل هذا من الشياطين الناطقين، والذي يسكت عن الحق مع القدرة ولا يأمر بالمعروف ولا ينهى عن منكر ولا يغير ما يجب تغييره ويسكت وهو يستطيع أن يتكلم هذا يقال له شيطان أخرس من شياطين الإنس يعني؛ لأن الواجب على المؤمن إنكار الباطل والدعوة بالمعروف وإذا استطاع هذا وجب عليه كما قال الله جل وعلا: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أَمَّةُ يَدَعُونَ إلى المُنبَرِ وَيَأْمُرُونَ بِلمَعُرُوفِ وَيَنَهَوَن عَنِ ٱلْمُنتَكِرً وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُتَلِحُون ﴾ (آل عمران: ٢٠٤)، والقول منسوب للأستاذ أبي على الدقاق، انظر: ابن قيم الجوزية، الجواب الكافي، ص ١٣٦.

المبحث الخامس · قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) ·

«الله المستعان أمورنا يرثى لها لمّا ترى أحوال الناس تشعر أن أكثر الناس يُنفِّذ مخططات الأعداء شَعروا أو لم يشعروا كلُّ حسب حاله، فلكلٍ نسبته من هذا الأمر إلا ما رحم ربي».

ويقول الزيدي عن شيخه: «وإذا قال أحد الناس ودعا أن يُعزَّ الله الإسلام والمسلمين (قال: آمين.. ولكن: أعزَّ نفسك بالإسلام أنت، فالإسلام عزيز قبلكم وبعدكم)، وأثناء حرب الخليج الأولى عام ١٤١١هه تأثر كثير من الشباب وصاروا يتصرفون بعض التصرفات غير الصحيحة وخاصة المتحمسين منهم، فكان يُنكر عليهم ويقول: إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر له حدود فلا منا عندوها، وإلا صار عملكم هذا هو المنكر، وأفكاركم لا تخدم ولا تنفع الإسلام بل تضر الإسلام وأهله، وهو بهذه التوجيهات خدم المصلحة العامة والخاصة». كتب الشيخ محمد بن ناشع الشهري عن قهوة أبي سليان وسمَّى القهوة (منتدى السلومي) فقال: «التعريف بصاحب المنتدى: هو فضيلة الشيخ عبدالله بن مليان بن ناصر بن سليان السلومي –رحمه الله– قصيمي تميمي من وهبة بني الموع سليان، وقد ورث ذلك الكرم والباب المفتوح لعامة الناس وخاصتهم عن والده بالشنانة إلى يومنا الحالي في: ٢/ ٥/ ١٤٣٢هه و المولود عام ١٣٤٥ هـ أمدَّ الله في حياته ويتها منه أعراله الدعوية المستمرة المباركة.

والمنتدى هو: مشبُّ<sup>(()</sup> للضوء (النار) في ديوانية دار المذكور يرتادها الناس صباحاً ومساء حيث يعود الشيخ من صلاة الفجر فيشب الضوء ويعمل القهوة العربية بأجود ما تُعمل ممزوجة بأصناف البهارات وتُزل<sup>(()</sup> بعد النضج في دلال الرسلان ذات اللون الذهبي أو ما يعرف بالحساوية وكذا يعمل أنواع الشاي، ويُقدِّم في

(١) كلمة (مشبُّ الضوء): تعني شبُّ النار إشعال النار بالحطب، لسان العرب الجزء الرابع، ص ٢١٨١. (٢) كلمة (زل القهوة): تصب من دلة الطبخ إلى دلال صب القهوة وتقديمها للضيوف.

۲.

المنتدى أنواع المشروبات، والحضور في حلقة دائرية حول الشيخ يتدارسون علوم القرآن الكريم وبعض كتب السيرة، ومنها كتاب زاد المعاد لابن القيم الذي لا يكاد يغيب عن المنتدى.

عَرَفتُ (آل السلومي) فألفتهم، وزرتهم فوجدتهم على هذه الحال عشرات السنين ومشب الديوانية لا ينقطع، بل ورواده يزدادون ويستفيدون، يتوارد زواره أرسالاً (فرادي وجماعات).

قلت: وبالنظر إلى منتدى لم أجد حتى الآن منتدى يشبهه مع كثرة ما تيسر لي من زيارات مواقع وأشخاص ومؤسسات في داخل وخارج الجزيرة العربية .....». وكتب الشهري أيضاً عن رواد القهوة فقال: «يشاهد الزائر في منتدى السلومي المفتوح جنسيات متعددة ومتنوعة من القبائل من العرب والعجم كالهنود والباكستان والأفغان حتى صار ذلك التشكيل معتاداً لدى المشاهد وهذا من وجهة نظري يحكي قوله تعالى: ﴿ كُنُتُم أَمَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ١١٠)، فالآية مدنية جاءت تصف المجتمع النبوي من عرب الأنصار والمهاجرين ومن عجم كالفرس والأحباش والموالي وغيرهم.

وأضيف: أنني قابلت في (منتدى السلومي) شعراء وقضاة ومدرسين ودعاة يبدو من حضورهم حب السلام وكسب ثواب حلق الذكر وتكثيف سواد الدعاة، وأحياناً بعض الحضور يأتون إلى المنتدى ولو لزمن يسير يتم فيه ما ذُكِر ويَتَنَاولون فيه فنجال القهوة وحبات من التمر كما يتناولون الحليب أو الشاي، ومن ثم يستأذن الواحد منهم ويسلم مودعاً معتذراً بحضور وقت الدوام إن كان مصبحاً»<sup>(1)</sup>.

وكتب الشيخ عبدالعزيز بن صالح العقل" عن هذه القهوة المفتوحة وذكر أن

<sup>(</sup>١) انظر تكملة ما كتبه عن القهوة في المبحث الثابث تحت عنوان: «السلومي في عيون محبيه» . (٢) ورد التعريف عنه سابقاً في هذا الكتاب.

من يجلس للناس يستفيد منه الناس باختلاف مستوياتهم وكان مما قال: «فقد كان الشيخ السلومي معروفاً لدى أهل القرى المجاورة للرس لكثرة ما يزورونه في الديوانية (قهوته) التي يجلس فيها بعد خروجه من المسجد بعد صلاة الفجر، حيث يجلس في المسجد إلى أن تطلع الشمس يقرأ القرآن، وكان الزائرون وفود بعد وفود وهؤلاء داخلون وهؤلاء خارجون، وكان يتولى الخدمة وتجهيز القهوة بنفسه لزائريه وإخوانه، وكانت التمور أنواعاً والقهوة تلو القهوة أشكالاً وفنوناً، ما عرفنا عن ذلك إلا عنده وكان أطيب ساعة عنده إذا رغبوا تناول ما يقدمه من مأكول ومشر وب، بل إنه يُرى عليه الكدر والكراهية الشديدة إذا رأى من ضيفه أو زائره عدم مواصلة الأكل والشر ب، وكان يجب أن نار قهوته لا تخمد صيفاً ولا شتاءً، وكانت هذه الصفات طبيعية غير متكلفة، وهو بها سبق لا يحب المدح والإطراء لكن من أحب أن يدع له فنعمَّ وهذا هدفه، وكانت جولاتنا الدعوية -التي تجاوزت مدتها حوالي خمسة عشر عاماً- كثيراً ما أصلي معه صلاة الفجر وبعد صلاة الإشراق نذهب لديوانيته والناس عنده بين غادٍ ورائح، فيكون ما سبق توضيحه، وبعد الساعة التاسعة صباحاً تقريباً يكون هناك اجتماع عند بعض الإخوان من جماعته المجاورين له وذلك على الإفطار، فيشرع أبو سليمان قبل الإفطار بالقراءة والقراءة موصولة بعد الإفطار إلى قرب وقت الظهر وغالب القراءة في كتاب (زاد المعاد) لابن القيم، وقلَّ أن تكون مسألة علمية ترد علينا إلا ويذكر أبو سليان رأى شيخي الإسلام ابن تيمية وابن القيم لكثرة قراءته لكتيهما».

يقول محمد الحزابي: «قَدَّر اللهُ أن تكون زيارتي الأولى للشيخ السلومي مع شيخنا الداعية المعروف الشيخ عبدالعزيز العقل، وكان أول لقاء له في مجلسه العامر وهي (قهوته) العامرة بالشيوخ والشبان، وبالحاضر والباد، وبالعالم والجاهل فكان المجلس يغشاه جميع الطبقات ويستأنسون بقهوته ويتناولون ليمونه المميز ويطربون لسماع كلام ابن تيمية وابن القيم من لسانه خصوصاً نونية ابن القيم، وكان اللقاء الأول تفكير وتأمل وتعجب من قبلي، فهذا شيخ فوق الستين يحمل همَّ الإسلام والمسلمين مستنير عقله، سِنُّه كبير لكن حيوية الشباب والفكر الناضج كلاهما تجدها لديه.

وجدته شيخاً كبيراً، لكنه متفتح يعرف الواقع معرفة جيدة ومعجب جداً بالمشايخ المعاصرين ويحب الشيخ ابن سعدي –رحمه الله– ويردد أقواله، فقلت في نفسي: هل يُعقل أن هذا من الرعيل الأول القريبين من جيلنا؟ أين ما نسمع من صَلَف الشيوخ وشدتهم وقوتهم؟ وكنت أنا ممن يهاب كبار السن للصفات السابقة، فلها تعرفت عليه تغيرت نظرتي للحياة وللناس خصوصاً الكبار فأحببته من كل قلبي وصحبته في مجلسه ورافقته في زيارته للآخرين واستفدت منه كثيراً في مسائل الدين والدنيا، وتمنيت أنني عرفته مبكراً وكواجب علي فقد ذكرت هنا بعضاً من صفاته وأعهاله. –وفقه الله حياً إلى كل خير، وغفر الله له ورحمه ميتاً برفقة النبيين والصديقين والشهداء آمين إنه سميع مجيب–».

إن القهوة بهذا المنهج الحر والنقاش المفتوح، والحوار فيما سبق تُعد من الوسائل المثلى لتفريغ الشحن العاطفي الذي يتعرض له الناس بسبب كثرة المصائب والحروب والاعتداءات على المسلمين في أنحاء العالم، أو بسبب بعض المنكرات المصاحبة للتحولات الاجتماعية للأسر والمجتمعات مما جلبته الأسواق الاستهلاكية وبعض الوسائل الإعلامية، بل كان الحوار المفتوح والنقاش الحر عن بعض الطروحات الإعلامية السلبية بحق المجتمع من بعض معتنقي التوجهات الفكرية المنحرفة يمنح الحضور شعوراً نفسياً بأداء بعض الواجب عند البعض، كما يقوي جوانب الحصانة والمناعة من فساد القول أو الفعل عند اخرين.

وبحرية النقاش والحوار بهذه القهوة المفتوحة يكون الشيخ قدَّم الكثير لمجتمعه

| $\frown$   | المبحث الخامس |
|------------|---------------|
| (7 • 9)    |               |
| $\bigcirc$ |               |

وقريته، بل وللدولة من خلال تلاقح أفكار النصح للعلماء والمسؤولين، أو بتفريغ الشحن العاطفي السلبي وتوجيهه إيجابياً. ••••

(القهوة المفتوحة) مكان مفضل لبعض من ينشد المؤانسة والترفيه وقضاء الأوقات الممتعة، ففيها يجد كثير من روادها بعضهم البعض، ويحددون أحياناً اختيار الموضوعات ليضيفوا إليها مزيداً من الحرية.

لقد وُجِّه الانتقاد من قِبَل بعض الناس من غير رواد القهوة، وكذلك من قِلَّة ممن زاروها عن مناخ الحوار الحر والمفتوح وما يصحب ذلك في العادة من نقاش لبعض القضايا السياسية الساخنة وقولٍ للحقيقة، وقال هؤ لاء: إن النقد لواقع المجتمعات والدول الإسلامية وحكوماتها لا يُفيد، وأنه يبعث على اليأس والإحباط، ومخرجاته التلاوم والتشاؤم وتحميل الآخرين المسؤولية!!، وكما قال بعضهم: هذه الحرية في النقد نوع من المثالية وعدم الواقعية!!، وأن هذا النقد للحكومات والدول وسياساتها يُعدُّ هروباً من المتكلمين الناقدين من مسؤولياتهم في التصحيح والإصلاح، وقال أحدهم ذات مرة بغضب وهو خارج: إن ما يجرى في القهوة لا يترتب عليه أعمال إيجابية وفيه نوع من التهييج، ولا يحقق خطوات عملية تتم حول إصلاح الأحوال!!، لكن واقع الحال يرد على الكثير مما سبق من لُبس أو التباس فمخرجات (هذه القهوة المفتوحة) تؤكد عكس ذلك، حيث لوحظ ارتفاع نسبة العلم والمعرفة بالواقع لرواد القهوة وهذا أمر مهم، كما لوحظ زيادة نسبة الوعى بالأحداث وذلك من خلال النقد البناء، والوعى بحقيقة الأمور لرواد القهوة أمر مشهود معلوم وهذا بحد ذاته من المكاسب، فالعلم بوابة العمل الإيجابي، والنقد الصحيح هو الوسيلة المثلى في الإصلاح والتصحيح، والوعى بالأحداث وملابساتها لا يتم إلا بالنقد الصحيح وهو وسيلة من وسائل التحصين عن الأعمال السلبية، ووقاية من التصرفات الخاطئة، والسلوكيات المنحرفة، وعمل بالواجب، وقيم الشريعة الإسلامية مما يوجب ذلك «ومن لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم» (() كها كان يردد صاحب القهوة عن نبينا محمد منه ، كها أن النقد الهادف إنكار للمنكر باللسان ويهدف للإصلاح وهو بها سبق واجب لأنه من لوازم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويكفي أن نتائج تلك (القهوة) على روادها في غالب أحوالها ذات نتائج إيجابية، والأعهال والمشاريع والبرامج من الكبار أيا كانوا لابد أن يعتريها النقص والخلل والخطأ، وهذه القهوة لا تخلو من ذلك، والخطأ والصواب يتلازمان مع العمل والعاملين، وليس مع الكسل والمقصرين والمنعزلين عن هموم مجتمعاتهم وأمَّتهم، أو المُحبطين المعتزلين والمنهزمين أمام مصائب وقضايا أمة الإسلام ومكر الاعداء والمنافقين.

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

### (٣)

(قهوة الحسبة) كما يراها بعض روادها، أو كما يروق لهم تسميتها حيث واقعها وفعالياتها، فهي منتدى للاحتساب قبل أن تُعرف المنتديات، وملتقى للغيورين والمحتسبين قبل أن توجد الملتقيات، وديوانية سبقت الديوانيات، امتدت أكثر من ستين (٦٠) عاماً عدَّها كثير من مرتاديها مدرسة في الاحتساب، متميزةً في التأثير والأثر الذي تركته، وهي مع ذلك مدرسة في التربية والتوجيه للأولاد والأحفاد وجميع الأقارب والأرحام ومدرسة في التربية على حرية التمكير، بل مدرسة علمية ثقافيةً لروادها من قرى ومدن القصيم وغيرها من مدن الملكة،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني، في «المعجم الأوسط» دار الحرمين، القاهرة – مصر، (١/ ٢٩)، وضعف الحديث من جميع طرقه الشيخ الألباني في «السلسلة الضعيفة» (رقم/ ٣٠٩ – ٣١٣)، ولكن يغني عنه جميع الشواهد من الكتاب والسنة التي تدعو المؤمنين إلى التحابب والتراحم، ومراعاة الأخوة الإيانية فيا بينهم، ومنها قوله سبحانه وتعالى: (إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ) الحجرات/ ١٠، وقوله ﷺ: (مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الجُسَدِ إِذَا الشتكى مِنْهُ عُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الجُسَدِ بِالسَّهَرِ وَالحُمَّى) رواه البخاري (٢٠١١) ومسلم (٢٥٨٦).

وهي في الوقت ذاته ملتقى ترفيهي لروادها من القرية والقرى المجاورة، روادها من أعمار مختلفة ومستويات ثقافية متنوعة من الطلاب والأساتذة والمشايخ والقضاة وموظفي القطاع العام والخاص ومن عامة الناس وخاصتهم، والقهوة لم يُعمَّر معها طول عمرها سوى صاحبها، فهناك من كان يلازمها يومياً طوال عمره، وهناك من لازمها أسبوعياً، وآخرون شهرياً، وفئات كثيرة في المواسم والمناسبات والأعياد كانوا رواداً بشكل يومي لها، وكثيراً ما تضيق القهوة بالحضور (صباحاً ومساءً) ويخرج السابقون ليبقى اللاحقون، وقد عاشت وعاش صاحبها أطواراً متعددة، ومراحل دعوية وعلمية متنوعة، يعرفها معظم المرتادين لها، لكن القليل جداً من الرواد أو الأبناء من يعرف كل شيء عنها طوال عمرها الذي امتد زمناً طويلاً.

صاحب هذه القهوة بتجربته الاحتسابية المتواضعة المباركة عاش كثيراً حرية روحه وضميره وحرية حسبته وتطوعه حتى أنه كان يتمثل باستمرار بقول إبراهيم بن أدهم معبراً عن حريته وسعادته بقوله: «والله لو علم الملوك وأبناء الملوك ما نحن عليه لجالدونا عليه بالسيوف»(۰).

كما كانت القهوة مدرسة لتعليم الحسبة والتدريب عليها لأولاده وغيرهم من تلاميذه، فقد تخرج من أقرانه مجموعة احتسابية معروفة أكملت دور رجال الحسبة الرسميين (نواب الهيئة) فيها بعد ذلك -كما كانوا يُسمَّون-، وقد تفاعل مجتمع الشنانة، وقام رجال حسبتها بأدوار مباركة لصالح أبنائهم وبلدتهم (الشنانة) تقبل الله من الجميع، وكتب لهم أجر جهدهم واجتهادهم، وكثير منهم سبقوا شيخهم برحيلهم من هذه الدنيا -جمع الله الجميع في دار كرامته على سرر متقابلين، كما كانوا يدعون ربهم آناء الليل وأطراف النهار.

<sup>(</sup>١) انظر ابن كثير، البداية والنهاية، وانظر موقع صيد الفوائد .

والاحتساب والحرية متلازمان فيما بينهما فلا يمكن تحقيق الأول بدون الثانى، والاحتساب من التطوع. يقول الأستاذ محمد المجاهد الخليفة···: «لقد عرفت شيخي وقهوته منذ نعومة أظفاري إماماً مجاهداً في سبيل الله آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر، قائماً بمهام الحسبة على أكمل وجه -احتساباً لله تعالى-.

فقريته (الشنانة) مهيبة الجانب خاصة أيام نشاطه –ولا زالت بحمد الله- فلا أحد يتجرأ على التواني عن صلاة الجماعة من المواطنين وغيرهم، ولا أحد يستطيع المجاهرة بالمعاصي، فقد كان حفظه الله – لا يترك مجالاً لأصحاب المنكرات يُناصِحِهُم بالحكمة والموعظة الحسنة- ولا يخشى في الله لومة لائم.

وقد أكدت تجربة شيخنا ابن قيم الشنانة (بقهوته المفتوحة) المتواضعة أنها تجربة مباركة، فقد أسهمت إلى حد كبير في تحقيق الأمن الاجتماعي، والأمن الفكري لكثير من شباب بلدة الشنانة حيث عصفت بشباب الأمة –حينها– عو اصف من الأفكار الشيوعية والعلمانية لم يسلم من شرها وبلائها إلا من آمن بالله واعتصم به كما قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمَ يَلْبِسُوَا إِيمَـٰنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَبَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ (النعام: ٨٢).

فمن خلال أعمال شيخنا الاحتسابية والخبرية والإغاثية المتنوعة والدعوة إلى الله واستضافة العلماء والمشايخ والدعاة إلى الله كانت بلدة الشنانة عامرة بالدروس والمحاضرات، والوعظ والتذكير في المساجد وفي الجلسات والقهوات وكلها عامرة بذكر الله، وحلقات القرآن الكريم للصغار والكبار –إلى جانب الحسبة في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، لقد عشنا تلك الأجواء الإيهانية ولا نزال نسعد بذكرياتها ولايزال أثرها ولله الحمد إلى اليوم.

المبحث الخامس قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات)

وهذا يؤكد أن التجربة الصادقة الناصحة مهما كانت متواضعة فإنها مباركة، ومن سنن الله أن يصحبها الابتلاء فكل من عمل بهذا المجال لا بد له من مناوأة كم هو شأن أي مصلح وعلى رأسهم أنبياء الله تعالى كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلَنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّن الْمُجْرِمِينَ ﴾ (الفرقان: ٢١)، فقد وُجد بعض المناوئين له حاله حال أمثاله من الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر"، ومن نجاح أي تجربة في قرية أو بلدة أو مدينة، التعاون على الخير والبر والتقوى عملاً بقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَى ﴾ (المائدة: ٢)، وكذلك فعل شيخنا المطوِّع (ابن قيم الشانة) بأن درَّب بعض تلاميذه في حلقات القرآن على الحسبة وأعمال الخير، ومن أبرزهم العم صالح بن مجاهد الخليفة، وسليمان الصالح الفهد الخليفة، وسليمان المحيميد الخليفة وغيرهم رحمهم الله رحمة واسعة، وقد أبلوا بلاءً حسناً مع شيخهم وتحملوا بعض الابتلاء في سبيل الله».

تميزت (قهوة الاحتساب والحسبة) بالنقد الهادف لبعض قضايا المجتمع والأمة، وفي هذا النقد وما فيه من نقاش وحوار كان الهدف التصحيح وليس التشويش أو التجريح، وقد عُرف عن صاحب القهوة عند معظم مرتادي قهوته قوله وترديده بقوة وبصوت جهوري للقول المأثور: «الساكت عن الحق شيطان أخرس، والمتكلم بالباطل شيطان ناطق» (").

وكثيراً ما يقول بحرية: «أخشى علينا وعلى بعض المنتسبين للعلم والدعوة النفاق ونحن بهذا الواقع على خطر عظيم، أما الصحافة فأمرها وواقعها اللهم سلَّم سَلَّم» كناية عن عدم فهم الرسالة التي تأسست عليها الدولة!! ومع هذا الاحتساب الواضح فقد عُرف أن من منهجه وخُلقه عدم إثارة الفتنة بالتصعيد، أو التهييج.

(۱) في هذا السياق قال أبو تمام عن المناوئة:
 وإذا أراد الله نشر فضيلةً
 (۲) ذكر التعريف عن هذا القول في ص ١٠١.

وأقول تعليقاً: إن المداهنة والنفاق، -ومديح كل شيء - هو ما تتسم به معظم وسائل الإعلام خاصة القديم منها، وكلها بهذا التوجه تقتل التصحيح والإصلاح وتضر بالحاكم والمحكوم. وقد استعارت أو استفادت الأمم الأخرى من تشريعات الإسلام في مفاهيم الحسبة فنشأت وتنامت مؤسسات الغرب الرقابية والحقوقية والمعنية بالشفافية لتعمل بكثير من مقتضيات الحسبة ومفاهيمها. وأخيراً لقد كانت (قهوة الحسبة) مدرسةً في الاحتساب، وملتقى للتعبير عن الآراء والأفكار المتنوعة، ومناقشتها واستيعاب الصالح منها.

# (٤)

وعن (قهوة أبي صالح) وهو اسم من أسماء هذه القهوة، وفي هذه التسمية تعبير عن أصحابها الملازمين لها، كما تُعبِّر عن روادها وتلاميذها، وكان أول من سماها بهذا الاسم الأستاذ الدكتور مصطفى السيد<sup>(۱)</sup> وهو أستاذ قدير في اللغة والأدب وأحد رواد القهوة، وذلك في مقاله المنشور بمجلة البيان اللندنية بعنوان: (قهوة أبي صالح) نسبةً إلى أبرز روَّادها وهو الشيخ (محمد بن صالح الزيدي) الذي يفخر بأن هذه القهوة مدرسة له في جوانب كثيرة من المعرفة ومنهل لدروس الحياة زادت من رصيد معرفته وثقافته، ويفتخر بأنه من خريجي هذه القهوة ويكرر مماز حاً أصحابه بأن صاحبها (أب روحي) له – حسب تعبيره –، وتلك كناية عن معاني الأُبوَّة للقهوة وصاحبها.

وصف الدكتور السيد القهوة قائلاً: «كانت قهوة أبي صالح أشبه بالمصحات النفسية

<sup>(</sup>١) سبق التعريف به، والمقال منشور في مجلة البيان اللندنية في عددها العاشر عام ١٤٠٨هـ شهر جمادي الآخر، وهو من رواد القهوة على مدى اكثر من أربعين عاماً.

التي يشعر المختلف إليها بجواذب عميقة تشده نحوها، كما يخرج المنقلب عنها بغير قليل من العافية، وبقطرات من التفاؤل. مشرعة الأبواب كحدود المسلمين في وجه العلوج»، وقال في المقال نفسه: «يُشَبُّ الضوء فيها [يوقد النار] وهي في الشتاء مدفأة للجسوم، وفي القيظ [الصيف] مدفأة للنفوس، ثم يشرع في تنضيد الفناجين والكؤوس مُحدِثةً نغمة موسيقية تشد الحاضرين إلى المجلس»، وقال أيضاً: «وينصبُّ الزوار في مجلس أبي صالح، على اختلاف طبقاتهم وتشعب همومهم الدينية والدنيوية والفكرية، كبار موظفى الدولة، مدرسو الجامعات، التجار، الفراشون، الكل يخلعون جميع ألقابهم ومكاناتهم الاجتماعية ليستقروا في هذا المطهر الروحي الذي يشعرون فيه بالتخلص من أدران الترف، ومستلز مات الحضارة الطارئة. وفي فترات اللقاء المتواصلة الحوار، والمستمرة النقاش يتوحد الجميع في المناقشة، وكثيرًا ما يصغي حملة الدكتوراه -باهتمام صادق- إلى ملاحظة لأحد الفراشين بتمعن وترو، وهكذا ظلت (قهوة أبي صالح) المنزل الوحيد الذي يُجسِّد الماضي حجرًا وبشرًا وقبل ذلك فكرًا»، ويصف الكاتب ما يُقدَّم في القهوة أحياناً بقوله: «كان للطعام لذة لا يجدها أحدنا الآن كما كان لكُلِّ المتع نكهتها المميزة، هل كان السبب في ذلك قلتها؟ أم لأنها كانت لا تحصل إلا عبر جسر من المتاعب، فتختلط لذة الطعم بنشوة النصر»، ثم يُعرِّج الكاتب على بعض الأحاديث والحوارات التي تدور في قهوة أبي صالح كما سماها صاحب المقال والمعنى بهذه الكنية (الشيخ السلومي ذاته) قائلاً: «تابع أبو صالح حديثه وهو يجمع بين الحديث ومناولة الضيوف فناجين القهوة وهو يقول: أليس هذا السعار الدنيوي الاستهلاكي خطراً على دنيانا قبل آخرتنا؟ وعلى رجولتنا قبل قلوبنا؟ إنه تدمير لحصون المناعة في النفوس، وغذاء للاسترخاء والتراخي، بل إنه عبادة للدنيا ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱللَّهُ نَيَا وَزِينَهُمَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِبَهَا لَا يُبْخَسُونَ ١٠٠ أَوْلَتَبِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِٱلْآخِزَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ وَحَبِط مَاصَنَعُواْفِيهَا وَبَنَطِلٌ مَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (هود: ١٥-١٦)، عَلَت الجالسين

سحابة من الصمت ثم الاسترجاع والحوقلة»، أجاب آخر قائلاً لأبي صالح -والمعني بهذه الكنية كما سبق هو الشيخ السلومي-: «هوِّن عليك يا أبا صالح، ففي الحاضر من المشكلات والإشكالات ما يتعدى البكاء على الأطلال، إن العمل من قِبَلك على مد الجسور بين الجيلين -الشباب والشيوخ- يحقق للإسلام مصلحة أكبر من نشوة النصر الآتية من نسف هذه الجسور»، وقال أحد الجالسين معلقاً: «إن التاريخ من خلال (قهوة أبي صالح) وأمثالها لم يدخل المتحف، وهو بحد ذاته مكسب عظيم، والفضل في ذلك لله ثم لأمثال هذه القهوة، لكنني أخشى أن تتحول النظرة إلى تاريخنا العظيم إلى أنه مجرد تاريخ ماض لا مجال لاستئنافه، يوفر التفكه بهذا التاريخ مادة دسمة للزائرين يتحدثون فيها اغتيالاً للأوقات التي أصبحت عبئاً أكثر منها ثروة»، صاح أبو صالح وقد علت وجهه ابتسامة رقيقة قائلاً: «حدثوا الناس حديثاً تبلغه عقولهم»···. وشارك الآخر لكن عن ابن تيميه الذي يتكرر ذكره والحديث عنه ودوره العلمي والإصلاحي والجهادي في هذه القهوة قائلاً: «يا أبا صالح حديثنا لم يتجاوز المدركات، ولم يدخل منطقة الإعجاز، كل الذي أخشاه أن يصبح حضورنا في هذا العصر مظهريًا محضًا، ففي مجلس يتردد اسم ابن تيمية ما لا يحصى مرارًا، وتتساقط كالسيل الآتي شهادات الثناء المرسلة إليه، وتتسابق دعوات الترحم عليه، ولكن للأسف لم يتمكن ابن تيمية -عمليًا- حتى الآن من تجاوز قهوتك إلا في حالات نادرة، إننى أخشى أن يقتصر دورنا وينحصر في (حراسة) ابن تيمية، مجرد تصور هذا الدور كارثة حقاً، ابن تيمية مازال حيًّا بالرغم من كل العواصف التي اجتهدت في نسخ اسمه وطمس فكره من مدرسة المفكرين الكبار والمصلحين الأتقياء».

(١) انظر محمد بن مفلح بن محمد المقدسي: كتاب الآداب الشرعية والمنح المرعية، فصل (مخاطبة الناس على قدر عقولهم) ج٢/ ١٥٥، وورد بلفظ أخر، انظر: الإمام مسلم في صحيحه، في المقدمة، ج١، ص ١٠، «مَا أَنْتَ بِمُحَدِّثٍ قَوْمًا حَدِيثًا لا تَبْلُغُهُ عُقُولُهُمْ إِلا كَانَ فِتْنَةً عَلَيْهِمْ». ودخل في الحوار شخص آخر له رأي آخر فقال: «لا أدري هل أبقت تطورات الحياة مكانًا أو دورًا لابن تيمية وأمثاله؟ ثم لماذا ابن تيمية بالذات؟ فأنا لا أسمع في هذا المجلس (القهوة) إلا اسمه؛ ألا يوجد من مفكري الإسلام ممن جاءوا بعده من يسد مسده؟»، فرد عليه أحد الحضور قائلاً: «لقد شغل ابن تيمية عصره، وكان حضوره لافتًا، لأنه لم يكن تكرارًا لغيره، ولا مُفَكر أوراق (الكربون) الذي يواجه مشاكل عصره بعقول غيره، أو بأفكار (مبسترة) مسبقة الإعداد، لقد كان غواصًا يعود بلآلئ لا يرتضي الحلول الملفقة، وعلى المستوى الاجتهاعي استأنف التواصل مع العامة –بعد أن غاب ذلك التواصل أو كاد– إبَّان عصره، حتى كانت العامة تعتقد أنه إمامها وشيخها وأن همومها تقلقه وتشغله، ودعاة الضلال أزعجهم ذلك لأنه اختطف منهم السيطرة على مواقعهم التقليدية».

وختم أحدهم حديث المجلس هذا بقوله : «نرتحل إلى فكره فنجد للحياة لذة غير التي اعتدناها في عالم الناس، ونحاول أن نبحر في سفائنه فتنتصب الأمواج عالية حتى تكاد تفقد الربابنة الرؤية، وتنتزع من الركاب الطمأنينة وذلك مصدر ألمنا أردنا أن نطلق ابن تيمية من سجن القلعة، فدخلنا به سجن الغربة، (طوبى للغرباء)<sup>(()</sup> أنهى أبو صالح الحديث بهذه الكلمة، ثم قام الجميع لأداء صلاة المغرب»، انتهى ما كتبه الكاتب الأديب والأستاذ القدير عن القهوة في جلسة من جلساتها كأنموذج لنوع من أنواع الحوار فيها، ووصفٍ لحالٍ من أحوالها في يوم من أيامها.

لقد أصاب الكاتب كثيراً في هذه الكتابة عن حقيقة الحوار فيها وهذا نموذج، وأصاب مرة أخرى بهذه التسمية التي تعبِّر عن دور القهوة مع أصحابها، وحُقَّ لأبي صالح الشيخ محمد بن صالح الزيدي أن تُسمى القهوة بكنيته فقد لازمها

۲ ۱ '

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، باب بيان أن الإسلام بدأ غريبا وسيعود غريبا وأنه بارز بين المسجدين، رقم (١٤٦)، ص ٨٣.

أكثر من أربعين (٤٠) عاماً حتى وفاة المعني بهذه الترجمة (١٣٩٢–١٤٣٤هـ) وحُقَّ للقهوة أن تتسمى بكنيته، وكان حقاً له أن يفخر بها ويعتز بـتتلمذه على شيخها والقيِّم عليها.

# $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

## (0)

(قهوة أبي سليمان) -كما يسميها كل الناس- تُمَثِّل أبرز المسميات الحقيقية لها، فهي قهوة عائلية تربى فيها أولاده على حب العلم واحترام العلماء، وأكسبتهم حرية التفكير، بل وصنعته في نفوسهم وعقولهم، ومنحتهم جرأة النقد الهادف، وحب الخبر للغبر، والغبرة على الدين والأخلاق وحب الاحتساب والحسبة ورجالها، بل وتَبنِّي بعض قضايا الاحتساب وتحدياته، وسليمان وإخوانه على رأس القائمة، وإخوان أبي سليمان وأبناؤهم وجميع أفراد العائلة قد تربوا في هذه القهوة على كثير من المعاني والقيم النبيلة، فحب الفضيلة وإكرام الضيف، والإحسان لمحتاج، وحب الدعوة والدعاة سيات لخريجي القهوة من الأقارب والأباعد من العائلة، فحُقَّ للقهوة أن تُسمى باسم (قهوة أبي سليان)، وسليان الابن الأكبر للشيخ وهو الخليفة لوالده زمن شبابه في مسجده وقهوته حين غياب والده حاجاً أو معتمراً، أو أي غياب طارئ للوالد، وسليمان بإيجابياته ثمرة من ثمرات والده ومُنْتَج -إن صح التعبير - من مُنتجات (قهوة أبي سليمان)، وسليمان نموذج واحد من نهاذج كثيرة عائلية تخرجت من القهوة وأسهمت في خدمة المجتمع والدعوة، كما أن سليمان الابن الأكبر للشيخ هو الذي توجَّه إلى مكة للدراسات العليا فسنَّ لبعض إخوانه من بعده ذلك الطريق –رزقه الله الأجر والاحتساب–، وهو الذي تخصص في عقائد الاثنى عشرية والإسهاعيلية من الفرق الباطنية وكانت رسائله العلمية في درجة الماجستير والدكتوراه متخصصة بهذا، وهي من المراجع العلمية

المبحث الخامس \_\_\_\_\_ المبحث الخامس \_\_\_\_\_ · قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) —

المعاصرة لبعض طلاب العلم والمعرفة الذين بحثوا في هذا التخصص خاصة عن القرامطة وأصول الإسماعيلية<sup>(۱)</sup>، وكانت له دروس ومحاضرات شهرية في نجران على مدى عدة أعوام وكانت موضع قبول واستفادة، وهو مع هذا وذاك أستاذ في جامعة أم القرى كلية أصول الدين لأكثر من (٣٥) عاماً.

وتخرج على يديه مجموعات كثيرة من الطلبة شأنه شأن كل من أسهم في خدمة التعليم الجامعي، فأعطى وأنتج، وبالعلم الموروث -كما هو معلوم- يبقى الأموات أحياء ولا تنقطع الحياة، فبالعلم يدوم الصالح مع النية الصالحة.

وهو إضافة إلى هذا وذاك من مؤسسي مكتب الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بمكة المكرمة وله جهود مباركة مشهودة، كما أنه قُبيل تقاعده من العمل في الجامعة أصبح من أصحاب الإرشاد والتوجيه في الحرم المكي الشريف، وأعماله الخيرية معروفة في بناء بعض المساجد، وأعمال البر والخير، وليس المقام هنا تعداد محاسن الأب أو أحد أبنائه، ولكنه لذكر نموذج واحد من ثمرات (قهوة أبي سليمان العائلية) وهو ما تقتضيه المنهجية العلمية وقول الحقيقة –رزق الله أبا سليمان مع أبنائه الإخلاص والقبول وثواب القول والعمل إنه سميع مجيب-.

# (٦)

(قهوة مطوِّع<sup>(</sup>) الشنانة) اسم آخر من أسماء القهوة، ولهذا الاسم دلالات من أهمها التلازم الكبير بين المطوِّعين وأعمال التطوع سواءً في مجتمعات الحاجة

(١) الدكتور سليهان السلومي، رسائله العلمية كانت كالتالي: رسالة الماجستير بعنوان: (القرامطة)، ورسالة الدكتوراه كانت بعنوان: «أصول الإسهاعيلية دراسة وتحليل ونقد»، طبعت بدار الفضيلة، الرياض، السعودية عام ١٤٢٢هـ.
 (٢) يلحظ أن الاسم الدارج لهذا المصطلح أسْتُخدِم خطأ كاسم مفعول (مطوَّع) وجمعه مطاوعة وهي لهجة عاميًة، وليس لها معنى بهذا إلا إذ كان المقصود أن الدين طوَّعه، والاسم الحقيقي مطوِّع اسم فاعل وجمعه مُطوِّعة أو مطوِّعين وهذا المحسودية عام ٢٢٢

214

والاحتياج سابقاً، أو في مجتمعات الوفرة والاستهلاك لاحقاً، وقد أصبحت قهوة الشنانة وصاحبها بأعماله التطوعية مقصودة بالزيارة لتحقيق منافع عامة وخاصة، حيث يقصدها من يحتاجون للمساعدة في أمور معنوية أو مادية، كما كانت القهوة مقصداً لمن يبحثون عن الشفاعة في أمور دنياهم، وكان لا يبخل عليهم عملاً بقول الرسول ﷺ: (اشفعوا تؤجروا)<sup>(۱)</sup>، وكان آخرون يقصدونها للرقية الشرعية فيها بعد انصراف الناس منها.

(قهوة مطوِّع الشنانة) مدرسة أكمل بها الشيخ رسالته التطوعية بعد والده في (مدرسة البلاعية الخيرية) وأكمل فيها بعض التلاميذ من أهل الشنانة من أقرانه في السن دروسهم العلمية، ولقد أدركنا نحن أبناءه وكنَّا صغاراً كيف كان الوالد الشيخ يحفِّظهم كتاب القواعد الأربع والأصول الثلاثة وكتاب التوحيد في القهوة وذلك كأنموذج.

وعرفت القهوة بـ (قهوة شيخ الشنانة) عند بعض العلماء وطلاب العلم ورجال الدعوة القادمين من خارج الرس، وقد عُرفت بدورها المبارك في تنظيم دروسهم وجو لاتهم الدعوية مع شيخها ومطوِّعها تحقيقاً للأعمال الخيرية والتطوعية. يقول الشيخ الدكتور علي مقبول<sup>(۱۱)</sup>: «عُرفت جلسة الشيخ السلومي بجلسة أبي سليمان، وقهوة أبي سليمان، المسماة قهوة (ابن قيم الشنانة) أو (قهوة مطوِّع الشنانة)، ولقد عَرَفَنَي أبو سليمان وأولاني عناية خاصة، وكان يطلق عليَّ مداعبة (ابن اليمن)

<sup>(</sup>١) انظر: السلسلة الصحيحة للشيخ الألباني: صحيح الجامع - برقم: ١٠٠٦، بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) الدكتور علي محمد مقبول قيقب الأهدل من مواليد ١٣٨٦هـ، خريج المعهد العالي للقضاء في المملكة العربية السعودية، وهو أستاذ مشارك في قسم الدراسات الإسلامية كلية الآداب، جامعة صنعاء، ورئيس مجلس أمناء المركز الثقافي لدعوة الجاليات بصنعاء،و عضو مجلس أمناء مركز الدعوة، صنعاء، وعضو مجلس إدارة جامعة الأندلس للعلوم والتقنية، صنعاء، وعضو مجلس أمناء كلية الدراسات الإسلامية، محافظة أب الخضراء، وعضو مؤسس في رابطة علماء المسلمين بالكويت، وعضو مجلس أمناء مركز دراسات الإيرارية العربية، صنعاء، وخطيب جامع الفاروق، صنعاء، وهذه المشاركة جزء من ذكرياته، علماً أن بقية المشاركة في ثنايا الكتاب.

المبحث الخامس قهوة أبى سليمان (أسماء ومسميات)

لأنني يمني كنت أعيش مع أسرتي في مدينة الرس، وكنت أدرس في المعهد العلمي ثم التحقتُ بكلية الشريعة، ثم انتقلت إلى الرياض لإكمال دراستي العليا ولم تنقطع علاقتي به حتى كتابة هذه السطور عام ١٤٣١هـ.

أما الموقف الذي أثَّر في حياتي العلمية فهو أن أبا سليهان كان دائهاً ينصحني بقراءة كتاب (زاد المعاد) لابن القيم –رحمه الله– وقد قرأته واستفدت منه كثيراً؛ وما زلت أدعو لأبي سليهان على هذه النصيحة الغالية... وها قد أصبحت متخصصاً في الدراسات الإسلامية في جامعات اليمن وجمعياته إلا أن زاد المعاد هو قراءاتي المتكررة والفضل بعد الله يعود لأبي سليهان.

وكان يحضر إلى القهوة بعض المتطفلين كما هو واقع المجالس المفتوحة، وكان يدور فيها كثير من مناقشة بعض القضايا الاجتماعية والسياسية بكامل الحرية؛ وكنت أخشى من الحديث في هذه الأمور، فكان ينصحني بالتوكل على الله وعدم الخوف من البشر قائلاً -حفظه الله-: ﴿ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنُهُم مُؤَمِنِينَ ﴾ (آل عمران:١٧٥)، وكنت أزور أبا سليمان أحياناً كثيرة صباحاً وضحى فأجد كثيراً من الناس بعضهم يشتكي حالته المادية، وآخر يريد أن يشفع له، ومنهم من يريد أن يذهب معه لخطبة بنت فلان؛ فلا أجده إلا ملبياً لطلبات الآخرين».

وبقي أن أقول كإضافة علمية موجزة عن المطوِّعة والتطوع وما بينها من تلازم، أن الدين الإسلامي بتشريعاته في أعمال التطوع لا يهاثله دين آخر -كما قال بذلك معظم الباحثين المتخصصين في هذا المجال من الغربيين-<sup>(1)</sup> حيث يبدأ التطوع بالابتسامة للآخرين «وتبسمك في وجه أخيك صدقة»<sup>(1)</sup>، وينتهي بالجهاد والتضحية بالنفس والمال.

(١) انظر : محمد السلومي، ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب، إصدار مجلة البيان، الرياض- السعودية، الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ، ص ١٠١، على سبيل المثال أقوال جونثان بنثال وزميله جيرم بيليون. (٢) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (٨٩١). وأعلى درجات أعمال التطوع ما قام به المتطوعون (المطاوعة) من خدمات تطوعية زمن غياب المؤسسات التطوعية ومضاعفة الحاجة لها، حيث التطوع يزيد من ولاء الناس لدينهم والترابط مع مجتمعهم ودولتهم، وذلك أمر مشهود في تحقيق التطوع للأمن الاجتماعي والفكري. لقد أثبتت الدراسات الغربية -كما قال بعض الغربيين<sup>(۱)</sup> – دور الدين بوصفه دافعاً

قوياً ومؤثراً في التطوع والاحتساب وأن أقوى أنواع التطوع وأعظمها أثراً هو التطوع القائم على أساس ديني، كما أكَّد الواقع التاريخي دور المطوِّعة (المطاوعة) في تقديم الخدمات الاجتماعية وأنهم يتقدمون الصفوف الأولى لأي عمل تطوعي وهم يسبقون في العطاء بعض التجار والمؤسسات الحكومية الاجتماعية الخدمية - ما وُجد منها وما لم يُوجد- .

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

# **(V)**

(قهوة الخيرية) قليل من يسمي هذه القهوة بهذا الاسم، لكن المنهج الذي سارت عليه القهوة يقتضي عدم التجاهل لأي تسمية من واقع الحال أو لسان المقال، وتتأكد تسميتها بالخيرية عند النظر إلى مدخلاتها ومنتجاتها، والمتأمل في أطوراها التاريخية وأعمالها الخيرية، وصور البرِّ والإحسان التي كانت فيها أو التي تنطلق منها، بل إن حقيقة مفاهيم مسمياتها السابقة تتفق مع إطلاق اسم (قهوة الخيرية)، وبالتالي فإن هذه التسمية أصابت الكثير من الحقيقة، وكفى أن آيات الخيرية من القرآن قد ترددت على أقل تقدير داخل القهوة بعدد أيام عمرها (الستين عاماً)

<sup>(</sup>١) من أمثال كتاب الهلال الخيري للباحِثَينْ جوناثان بنثال وزميله جيرم بيليون.

وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۖ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَـٰبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ مِّنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَحْثَرُهُمُ ٱلْفَلسِقُونَ ﴾ (آل عمران:١١٠).

لقد كان صاحب هذه القهوة ممن يعي ما ورد من أقوال السلف عن فعل الخير للغير وأهميته في عقيدة وعبادة أي مسلم، ومن ذلك ما ورد من تعبيرات مختصرة عن أهمية الخيرية في أمة محمد عله وقيمة فعل الخير، يقول الحصيِّن عن ذلك: «عندما يريد العالم المسلم أن يعبر في كلمات موجزة عن الإسلام يقول مثل ما يقول الإمام ابن تيمية: (الدين كله يدور على الإخلاص للحق ورحة الخلق)، أو كما يقول الإمام الرازي: (مجامع الطاعات: تعظيم أمر الله، والشفقة على حلق وتعظيم نهيه، والشفقة على العالم)، وفي القرآن الكريم تواجهنا مثل هذه الصورة الرائعة: ﴿ وَٱلَذِينَ تَبَوَّمُو الدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبَلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَحِد صُدُورِهِمْ حَاجَة قُمِّمَا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىَ أَنفُسِمْ وَلَوَ كَانَ بِمِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ نَفَسِهِ فَأُولَنِهِ عَمَامَ المُوتُ عَلَى العالم)، وفي القرآن الكريم تواجهنا مثل هذه الصورة الرائعة: ﴿ وَٱلَذِينَ تَبَوَّمُو الذَارَ وَالإِيمَنَ مِن قَبَلِهِمْ يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَحِدُونَ فِي

بهذه القهوة التي تتردد فيها أهمية تلك القيم الخيرية سابقة الذكر مع كونها قهوة مفتوحة للجميع من المحسنين والمستفيدين تحقق-بحمد الله- دعم الكثير من الأعمال الخيرية من بناء للمساجد الطينية ثم المباني الحديثة للمساجد، وجمع الإغاثات للداخل والخارج ومساعدات وأعمال بر واحتساب، وسجَّلت هذه القهوة بخيرية روادها صباحاً ومساء سبقاً دعوياً وعلمياً قبل وجود الديوانيات الثقافية والصالونات العلمية والمنتديات المفتوحة، وقد كانت هذه القهوة تستحق الوصف بـ(قهوة الخيرية) نظراً لقيامها بتنظيم المحاضرات والخطب

http://cutt.us/nAut

<sup>(</sup>١) انظر : الشيخ صالح الحصين: (جهود الغرب في تحجيم البذل التطوعي الإسلامي؛ لماذا؟) ورقة منشورة في موقع القطاع الثالث للاستشارات والدراسات الاجتهاعية على هذا الرابط:

والمواعظ والجولات الدعوية في القرية والقرى المجاورة وترتيبها لزيارات المشايخ القادمين من عنيزة أو بريدة أو الرياض حينها لم يكن يوجد مكاتب للدعوة والإرشاد، وكان ذلك احتساباً وتطوعاً لنفع الأمة والمجتمع، ويؤكد ما سبق ذكره عن القهوة ودورها الخيري ما قاله فضيلة الشيخ عبدالله الجلالي عن السلومي وقهوته: «كان وفقه الله يفتح مجلسه (قهوته) في بيته منذ خروجه من المسجد لصلاة الفجر حتى الضحى يستقبل طلبة العلم والزائرين ويقدم لهم ويأتيه الأحباب من كل مكان حتى إن مجلسه ليعتبر نادياً لهؤلاء الناس يفدون إليه من كل صوب، ولربها كان مجلسه مجالاً للصدقة من الحاضرين ومنه أيضاً، ومن بعض المحسنين المشهورين فتقُضى فيه الحاجة، ويُتَصدق على المحتاجين الحاضرين وغيرهم».

كتب محمد المجاهد الخليفة عن شيخه وقهوته فقال: «لشيخنا السلومي جلستان في مجلسه (قهوته) جلسة من بعد الإشراق إلى وسط الضحى، والأخرى من بعد صلاة العصر إلى غروب الشمس، وكانت تلك الجلستان عامرتين بذكر الله فكان -ولا يزال بفضل الله- العلماء والدعاة والمشايخ والقضاة يرتادون مجلسه وقهوته فيستفيد منهم ويستفيدون من علمه وحكمته وتجاربه، فقد كان مستشاراً حكيماً ذا رأي سديد قلَّما يُخطئ له رأي.

منهجه ومذهبه وعقيدته عقيدة أهل السنة والجماعة على العقيدة الصافية. يقرأ كثيراً في كتب ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، وابن سعدي ومحمد بن إبراهيم -رحمهم الله تعالى- يستشهد كثيراً من فتاوى ابن تيمية -رحمه الله- وكثيراً ما يتحدث عن كتب أولئك الأئمة، فلا يصدر من يأتيه من سائر الناس إلا وقد استفاد من جلسته معه، وأحسَّ بالبركة والروحانية الإيهانية، وهو مع هذا يحسن التعامل مع الصغير والكبير، فمجلسه مهما طال لا يُمل لأنه إنسان محبوب جعل المبحث الخامس\_\_\_\_\_ المبحث الخامس\_\_\_\_\_\_ – قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات)

الله مودته في قلوب الناس قلما يوجد مثله، لقد فتح مجلسه وقلبه للجميع، ومع ذلك فهو مرح يحاول إدخال السرور على من زاره. وقد أجرى الله على يديه خيراً كثيراً، فكم من حاجة قضاها، وكم من مكروب فرج عنه، وكم من مدين وفَى عنه، وكم من مسكين أدخل السرور عليه، وكم من أسرة بناها. فقلما يأتيه طالب النكاح إلاَّ ويُوفق لخدمته ومساعدته فيحقق الله على يديه خيراً عظيماً. ويأتيه طالب الشفاعة من المسؤولين فيحقق الله على يديه ما أراد».

كتب الشيخ محمد بن ناشع الشهري عن القهوة فقال: «.... أحسست بل علمت بواسطة السبر والتقسيم أن (منتدى السلومي) يُدار فيه ما نص عليه حديث (اختصام الملأ الأعلى) الذي خرجه الأمام أحمد –رحمه الله – من حديث معاذ بن جبل رضى الله عنه فقال: يا محمد! فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت: في الكفارات والدرجات قال: وما الكفارات؟ قلت نقل الأقدام إلى الجُمُعات والجلوس في المساجد بعد الصلوات وإسباغ الوضوء على الكريمات، فقال: وما الدرجات؟ قلت إطعام الطعام، ولين الكلام، والصلاة والناس نيام، قال: سل، قلت اللهم إني أسالك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين، وأن تغفر لي وترحمني، وإذا أردت فتنة في قوم فتوفني غير مفتون، وأسألك حبك وحب من يجبك وحب قلت: فإ يدار في (منتدى السلومي) يشمل الكفارات من نقل الأقدام إلى الجمعات، والجلوس في المساجد بعد الصلوات، وتاب الكفارات من نقل الأقدام إلى الجمعات،

<sup>(</sup>١) وهذا الحديث هو الذي شرحه إمام القرن الثامن العلامة زين الدين عبدالرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي في كتابه بعنوان: اختيار الأولى في شرح اختصام الملأ الأعلى، مكتبة دار الأقصى، الكويت، ص ٣٣ – ٣٤ من الكتاب المذكور (تخريج وتعليق صاحب المشاركة).

وما يدار من حديث وقراءة وتناصح وإرشاد وتوصيات فيها لين الكلام المفتتح والمختتم بالسلام الشرعي، أما الصلاة والناس نيام فالشيخ له نصيب وافر من ذلك، اللهم إنا نسألك فعل الخيرات وترك المنكرات وحب المساكين. قلت: تفعيل حب المساكين في (منتدى السلومي) متلازم مع القهوة وساري المفعول...».

تحدث أحمد الأفغاني<sup>(1)</sup> للمؤلف عن قهوة أبي سليمان، وكان ممن لازمها أكثر من ٢٩ عاماً فقال: «القهوة كلها خير خاصةً بترحيبها بالأخوة الوافدين غير السعوديين لأنها -كما رأيت بنفسي- تنتزع ما في قلوم م من آثار بعض المارسات الخاطئة من الكفلاء، كما تعالج بعض جوانب العنصرية عند بعض الناس، ففي قهوة أبي سليمان لا أشعر بالعنصرية التي تضايقنا كعمال من قبل بعض الناس، بل إن زيارتنا للقهوة تُحببنا للبلد وأهله من خلال حسن التعامل والاحترام، لقد رأيت أبا سليمان في قهوته يخص عمال النظافة وغيرهم بالإكرام في قهوة الصباح، ومن ذلك إعطائهم كأساً كبيراً من الحليب دون سواهم». وقال عن شخصية أبي سليمان في إصلاح ذات البين: «لقد تدخل أبي سليمان».

#### $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$

### (A)

(قهوة ابن قيم الشنانة)" حيث المعني بالترجمة تلميذ لابن قيم الجوزية قبل

(۱) ورد التعريف به.

۲,

<sup>(</sup>٢) كان من أوائل من أطلق هذه التسمية (ابن قيم الشنانة) الدكتور محمد سعيد القحطاني صاحب كتاب الولاء والبراء، والأستاذ المشارك سابقاً في جامعة أم القرى بمكة المكرمة وقد زار القهوة أكثر من مرة، كما تربطه بالشيخ علاقة أخوية ومحبة وزيارات كلما زار الشيخ مكة زائراً أو حاجاً أو معتمراً .

المبحث الخامس - قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) -----

التطبيقات المعاصرة للتعليم عن بعد، درس التلميذ على شيخه معظم كتبه المطبوعة -إن لم يكن كلها- وتربى عليها واستفاد منها، لأنه تأثر بعلمه وما لديه من زهد وتصوف، ولاشك أن بينهما بعض القواسم المشتركة كما بين أي شيخ وتلاميذه.

وهذه التسمية للقهوة اكتسبتها من خلال كثرة استدلال صاحبها بأقواله، كما كان يقول عن نفسه: «أنا فُتنت فتنة بكتب الشيخين ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، وابن القيم شارح لشيخه ابن تيمية في بعض المسائل، والأخير يصعب عليَّ فهم مناقشته لبعض المسائل الفلسفية خاصة في بعض المواضع من كتابه درء تعارض العقل والنقل».

بل إنه من شدة إعجابه بالشيخين كثيراً ما كان يقول: «من لا يقرأ في كتب ابن القيم وابن تيمية لا يُسمى عالماً» .

وأقول معلقاً بوصفي باحثا في بعض الجوانب التاريخية: ولا يلام صاحب القهوة بعد هذا كله إن فُتن بكتب الشيخين وعلمهما فهما مجددان عند كل منصف من كُتَّاب الغرب والشرق.

(ابن قيم الشنانة) لقب اشتهر به أبو سليمان لحفظه نصوصاً كثيرة لابن القيم والاستدلال بها مع رواد قهوته، أقول معلقاً عن شيوخ شيخي: ويبقى أن ابن القيم وشيخه ابن تيمية –رحمهم الله– من رواد الحرية العلمية فقد تحررا من التعصب المذهبي فهما رائدان من رواد ربط الناس بالدليل، وهذه الريادة مصدر انزعاج من قِبل متعصبي الغرب الذين عدّوا فكر الشيخين وكتبهما من مصادر تحرير العقل المسلم، وبالتالي من الكتب الخطرة على حد زعمهم حتى أصبح متعصبو الغرب ومرضى الشرق يَعدُّون تراث هؤلاء إضافة إلى كتب ومؤلفات تلميذهم محمد بن عبدالوهاب تراثاً متعصباً متشدداً بحكم طروحاتهم القوية الواضحة في الولاء والبراء ووسائلهم العلمية الفعَّالة لنهضة الأمة الإسلامية

441

وعزتها متجاهلين العصور التي عاش بها كل واحد من هؤلاء، ومتجاهلين واقع معظم الحكومات الغربية المتعصبة في عصرنا الحاضر، حيث تمارس التعصب الديني والسياسي بتحالفات عسكرية عدوانية دولية، وتطبق قوانين معنا أو ضدنا في شن الحروب الناعمة والقذرة والخلاَّقة على حد سواء، كما تمارس كل صور التخويف والإرهاب بزعم محاربة ما يسمى الإرهاب.

(قهوة ابن قيم الشنانة) كانت منبراً من المنابر التي عرَّفت بابن القيم وفكره وتراثه وحريته العلمية، ولا شك أن تراث ابن القيم مع كتب ابن تيمية قد نقلت مجتمعة (ابن قيم الشنانة) إلى مرحلة جديدة في حياته الاحتسابية والعلمية -كما ورد عن الشيخ بين مرحلتين (٠٠-، وكانت النقلة حوالي أواخر الأربعينيات وبداية الخمسينيات من عمره، وكانت تلك النقلة في شخصية (ابن قيم الشنانة) واضحة فقد انتقل من بعض ما يمكن وصفه بالتعصب والتشدد الذي تأثر به في فترة حياته الأولى التي تتلازم مع عنفوان الشباب وقوته وتشدده، كما تتلازم تلك الفترة مع البيئة العامة ودور بعض الوعاظ فيها، تلك البيئة كانت حالةً تتلازم مع واقع أغلب المجتمعات في نجد آنذاك، لقد انتقل الشيخ من بعض الكتب التي تحرم بعض الوسائل مثل الراديو والتلفزيون إلى كتب تفتح آفاق المعرفة والوعى بقضايا الأمة الكبيرة، ومن أهمها كتب ابن تيمية وابن القيم، وكثيراً ما يستدل ويردد عن ابن سعدي قوله عن نفسه حينها أصبح يرى رأياً أخر مخالفا لآرائه السابقة وذلك بعد اطلاعه على كتب الشيخين ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، ويذكر الوالد أن ابن سعدي قد دوَّن هذا الكلام في أحد كتبه وحقاً إن التجديد لدى ابن تيمية وتلميذه ابن القيم قد أسهم بشكل واضح ومباشر في تجديد فكر والدنا الشيخ عبدالله السلومي.

| _ المبحث الخامس |           |
|-----------------|-----------|
|                 | — قەمەة أ |
|                 | 2. 20-    |

لمحة عن ابن القيم الذي نسبت القهوة إليه: (ابن قيم الجوزية) نسبة إلى والده العالم أبي بكر الذي كان قائماً أو قَيِّماً على مدرسة الجوزية التي بناها محي الدين بن الحافظ الجوزي بسوق القمح بدمشق. و(ابن قيم الجوزية) كان تلميذاً نابهاً لشيخ الإسلام ابن تيمية، قال عنه تلميذه ابن كثير رحمه الله: «وهو الذي هذَّب كتب ابن تيمية ونشر علمه وكان ينتصر له في أغلب أقواله<sup>(۱)</sup>، وكان مع شيخه في حلبة الصراع مع الصوفية خاصة لما أنكر شد الرحال لقبر الخليل إبراهيم عليه السلام، وكان من الابتلاء الذي لحق به أنه دخل مع شيخه السجن أكثر من مرة، وأوُذي في سبيل الله بل طاف به أعداؤه على جمل مضروباً بالدرة، بل إنه دخل معه السجن وعُزل عن شيخه معظم الوقت، وبقى إلى حين وفاة ابن تيمية في سجن القلعة عام ٢٢٨هـ، حيث أُخلَ سبيله».

وتأتي أهمية (ابن قيم الجوزية) في هذا العصر من خلال أنه تلميذ وشارح لمعظم فنون شيخه المجاهد بالقلم واللسان والسنان، وعلوم ابن تيمية ومعارفه وجهاده ومواقفه التي تتعارض بشكل كبير مع أهل الأهواء والأفكار والتيارات المنحرفة في هذا العصر، وبهذا تتأكد الأهمية لكتبها وتراثها وفكرهما التجديدي الإصلاحي وأهمية استنساخ التجربة -إن صح التعبير- التي أسهمت في نهضة الأمة الإسلامية من كبوتها العقدية والسياسية والعسكرية في ذلك الزمن، يقول الوالد الشيخ: «وما لا تعرفه أو لا تستطيع معرفته وفهمه من كتب ابن تيمية تجد معظمه مشروحاً ومفصلاً عند تلميذه ابن القيم».

**ابن تيمية في قهوة ابن قيم الشنانة:** كانت الأمة الإسلامية في مخاض عسير قُبيل حياة ابن تيمية الجهادية (٦٦١– ٧٢٨هـ) وقبل جهود ابن القيم العلمية (٦٩١–٧٥١هـ)، ففي عام ٦٥٥هـ

<sup>(</sup>١) الحافظ ابن كثير، البداية والنهاية، الناشر مكتبة المعارف، بيروت، ط٣، عام ١٩٨٠م، ج١٤، ص٢٣٤.

حدثت بعض الوقائع بين أهل السنة والرافضة، فاشتد حنق الرافضة على أهل السنة، وكانت الخيانة والانتقام حينها استنصر وزير الدولة (ابن العلقمي) بالتتار لغزو بغداد ثم سقوطها ٢٥٦هـ وسقوط دمشق بعدها، والمهم في هذا المقام أن ما سبق وما يلحق من وقفات عن ابن القيم أو شيخه ليست ترجمة لهما وليس هذا مقامها على الإطلاق، لكن ذلك مما يقتضيه كمال الترجمة عن صاحبها.

أقول: كنت قد طلبت من تلميذ والدنا الشيخ محمد بن صالح الزيدي أن يعلق على التشابه بين العصر الحاضر وعصر ابن تيمية وتلميذه ابن القيم فكتب وقال: «من خلال الواقع التاريخي للأمة الإسلامية في عصر الشيخين ابن تيمية وابن القيم يدرك القاريء مدى التشابه الكبير مع العصر الحاضر حيث ارتفع صوت الرافضة ودورهم، وكذلك دور الصوفية المنحرفة وولاؤهم للكفار في غالب أحوالهم مع وجود بعض الشركيات من تقديس الأحياء وتعظيمهم في هذه العصور المتأخرة، وهذا لا يقل عن تقديس الأموات في الماضي، كما أن تدخَّل التتار سابقاً والصليبيين لاحقاً في أحوال المسلمين الخاصة والعامة، إضافة إلى تحول الدولة الإسلامية المتحدة إلى أقاليم متفرقة أو ممالك صغيرة في كلا العصرين، كل ذلك يؤكد التشابه الكبير مع واقع العالم العربي والإسلامي خاصة بعد سقوط الشيوعية، وأحداث ١١ سبتمبر ٢٠٠١م، مما يجعل الباحث والمطّلع والقاريء والمراقب من عامة الناس وخاصتهم يدرك (السببية المطردة) في الهجوم المتجدد على فكر المجددين أمثال ابن تيمية ومحمد بن عبدالوهاب ودورهما الفكري والسياسي في تخليص الأمة وتحريرها فكرياً وسياسياً بل ونهضتها، ولأجل هذا التشابه يتأكد التذكير بتراثهم وفكرهم نظراً للأهمية البالغة لواقع الأمة الإسلامية التي هي بأمسِّ الحاجة إلى الآلاف من تلاميذ (ابن قيم الجوزية) وشيخه ابن تيمية المنتصرين بالحق والمناصرين له وغير هؤلاء من رموز الإصلاح والتجديد، وليس بالضرورة أن تنتظر أمة الإسلام مجدداً واحداً في كل صنوف العلوم والمعارف

المبحث الخامس قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات)

والميادين، ولكن بتكامل أنواع التجديد وتعدد المجددين في التخصصات الصغيرة والكبيرة والعامة والخاصة، وقد يكون ابن (قيم الشنانة) بتجربته المتواضعة أسهم ولو بجزئية صغيرة من جزئيات التجديد في الإصلاح والالتزام بالدين، ويبقى التجديد بمفهومه الشمولي ليس حكراً على أحد، فهو من البشر للبشر على هدي خير البشر محمد من كما قرر ذلك بعض العلماء في مفاهيم المجدد والتجديد»<sup>(1)</sup>. حقاً ما أحوج الأمة الإسلامية إلى الآلاف من تلاميذ ابن تيمية وابن القيم للتجديد في كل شؤونها السياسية والفكرية والعقدية والاقتصادية والاجتماعية لأن هؤلاء عظهاء مجددون في تاريخنا الإسلامي وتراث الأمة العلمي والفكري والسياسي.

وماذا لو كان هؤلاء الجهابذة محسوبين على التاريخ الأوروبي مثلاً؟. تُرى ماذا سيكون شأنهم ومكانتهم عند قومهم ("؟ وأقول بصفتي باحثاً في بعض جوانب التاريخ: لقد أجاب أنصار الحقيقة من كُتَّاب الغرب عن هذه التساؤلات!! عن ابن تيمية وعصره بل عن عوامل الانحطاط ومقومات النهضة للأمة الإسلامية، ومن هؤلاء المؤرخ الألماني المعروف كارل بروكلهان"، في كتابه الشهير (تاريخ الشعوب الإسلامية) الذي أفرد بعض الحديث عن دور ابن تيمية كعالم ومجدد في سياق حديثه عن دور علماء المسلمين في إحياء الأمة الإسلامية، كما وصف عصر ابن تيمية قائلاً: «أما في الإدارة المدنية فكان الماليك يُقدِّمون النصارى واليهود على غيرهم» واصفاً هذا الوضع السياسي بالقلق المطَّرد كما قال.

(١) انظر: بحث في التجديد – نشر مجلة البيان على هذا الرابط: http://4i.ae/qI2s/ محيفة الرياض ٥/ (٢) انظر مقال عن ابن تيمية بعنوان التخلف والتطرف: حقيقة العلاقة وبؤس الأتباع، صحيفة الرياض ٥/ رجب ١٤٣١هـ، العدد ١٥٣٣٣، ولعل صانعوا مصطلحات (التخلف والتطرف) عن ابن تيمية وأمثاله بحاجة إلى التجرد ومعرفة بعض الإجابات عن التساؤلات الواردة أعلاه. (٣) هو المؤرخ الألماني الشهير كارل بروكلهان، وكتابه هو: (تاريخ الشعوب الإسلامية).

كما وصف بروكلمان الدور الإيجابي للوقف الأهلي المستقل عن الحكومات الإسلامية المتعاقبة لصالح العلم وحقول الثقافة -كما سيرد-. وأقول: إن كلمة (التنمية المستدامة) من المصطلحات المستوردة، وهي تعكس معانى تعبير لغة هذا العصر (الوقف) ومدلوله، حيث الوقف عطاء مستمر لا ينتهى بتحبيس أصله كما لا يسقط بسقوط الحكومات بحكم استقلاليته عن الحاكم والحكومة، وعلماء الأمة مع وجود الأوقاف المستقلة مؤشران لمصادر القوة في كل زمان ومكان، وبهما كانت النهضة زمن ابن تيمية، وعليهما يُعوَّلُ في كل زمان ومكان في ديار الإسلام لاسيما مع تشابه الأحوال والأزمان وظروفِهما. والحال مع كل مصلح أن يحاول أعداؤه تشويهه، يقول بروكلمان عن ابن تيمية: «أولئك الفقهاء الذين لم يتورعوا عن اضطهاد رجل صالح مؤمن بالله أصدق الإيهان وأشده، كابن تيمية الحنبلي لإحجامه عن مجاراتهم في جميع ما ذهبوا إليه من رأى، ولمقاومته كثيراً من مظاهر التدين لدى العامة كعبادة الرسل والأولياء، واتُهمَ بالزندقة على إثر فتواه الحموية وسيق إلى المحاكمة، ثم سجن عدة مرات». إلى أن يقول المؤرخ الألماني عن النتائج الكبيرة لجهود الصادقين المخلصين في ميادين تجديد حياة الأمة وثقافتها ولو بعد حين: «ولئن كان معاصر وه قد حاولوا قمع تعاليمه بالقوة، فقد كُتب لها برغم ذلك أن تبقى حية في دوائر أتباعه المحدودة لتستمد منها الحركة الوهابية حافزها بعد أربعهائة من السنين، ولتفيد منها بالتالي حركة التجدد الإسلامية في الجيل الحاضر، أما في حقول الثقافة الأخرى فقد أنتج السوريون والمصريون إنتاجاً خصباً جداً في عهد الماليك كان لنا (يعني الأوروبيين) فيه ثمرات يانعات، وبخاصة في حقل التاريخ». ثم ذكّر المؤرخ -سابق الذكر- بعوامل أخرى عن عوامل القوة ومقومات النهضة، ومن تلك العوامل الأوقاف المستقلة في عصر يَعُدُّه بعض المؤرخين من أضعف عصور الأمة الإسلامية، قائلاً: «هذا الإنتاج (العلمي) الواسع العريض

المبحث الخامس · قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) –

في عصر المهاليك كان يجد سنده الاقتصادي في نظام الأوقاف الذي أنشئ في عهد العباسيين، والذي انتهى في مصر وسورية إلى غاية من الغنى تكاد تكون خيالية، ذلك بأن كبار المثرين السوريين والمصريين، كانوا كزملائهم العراقيين من قبل، يقفون (يوقفون) ممتلكاتهم الضخمة على وجوه البر وخدمة العلم، صيانة لها من المصادرة»<sup>(1)</sup> وأقول: كأن هذا المؤرخ بهذه الأقوال يؤكد أن الضهانات الحقيقية لقوة الأمة الإسلامية عبر التاريخ تكون بعلهائها المحتسبين وبقوتها العلمية وبأوقافها المستقلة<sup>(1)</sup> (والتاريخ اليوم يعيد نفسه).

ويبقى أن أقول بصفتي مؤلفاً أو باحثاً في بعض قضايا التاريخ: لقد بَعَثَت فيَّ قراءة كتب ابن القيم وشيخه ابن تيمية كثيراً من مفاهيم التجديد لحياتي العلمية، إضافة إلى معاني العزة والاعتزاز، والإكبار والإجلال لتراث الأمة الإسلامية وحضارتها الشامخة التي لفتت انتباه الباحث الألماني بروكلمان وغيره من الباحثين المنصفين عن تاريخ علمائنا وتراثنا العلمي والحضاري، وهذا ما لم يكن عندي حينما كنت صغير السن وكان والدي يُلزمني بأن أقرأ عليه من كُتب ابن القيم وشيخه ابن تيمية، وهو يعمل بحباكة الكتب والمصاحف استغلالاً للوقت وتدريباً لي على القراءة.

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

جزى الله شيخي (ابن قيم الشنانة) كل خير حيث كان سبباً ودافعاً لي بالبحث والاستقصاء في تخريجات أقواله واستدلالاته عن شيخه ابن القيم وشيخ شيخه

<sup>(</sup>١) انظر: كارل بروكلهان تاريخ الشعوب الإسلامية ص ٣٦٩-١٧١، وقد نقل عن بعض مؤرخي الغرب ومنهم لاووست، وبيكر، ترجه إلى العربية نبيه أمين فارس، ومنير البعلبكي الطبعة الخامسة، دار القلم، بيروت عام ١٩٧٣م.
(٢) يقول بروكلهان أن كبار الاثرياء من معظم الأقطار الإسلامية كانوا يوقفون على وجوه البر والعلم صيانة لها من المصادرة. وأقول: أن واقع معظم أثرياء المسلمين في هذه العصور المتأخرة لا يوقفون خوفاً من المصادرة، وذلك حينها أصبحت المعامة على مواتير المعابكي الطبعة الخامسة، دار القلم، يروت عام ١٩٧٣م.

ابن تيمية، والارتباط بين ابن القيم وشيخه ابن تيمية أوجب عليَّ إفراد هذه الوقفة لم العلمية عن هذه الرموز التاريخية وأثرهم على القهوة وصاحبها، وبهذه الوقفة لم أستطع كبح جِماح عاطفتي التي قالت بلسان حالها: لقد زاد يقيني بعظمة هذا الدين الذي أنجب هؤلاء الرجال الكبار في علمهم وفكرهم، ويبقى أن أقول ما يتَمَثَّل به شيخي ويتمناه لشباب الأمة الإسلامية متحسراً على واقع كثير منهم حيث لم يتزودوا بالعلم من هؤلاء قائلاً: (يالتني فيها جذع)<sup>(1)</sup> لأنهل من علمهم وتجربتهم الزاخرة بكل صنوف العلم والمعرفة.

إن مما يلحظ بشكل واضح أن كُتب ابن القيم" وشيخه ابن تيمية تستحوذ على النصيب الأكبر في مكتبة (ابن قيم الشنانة) –كما يسميه البعض-، بل إن بعضها قد بليت بعض صفحاته نتيجة كثرة القراءة فيها من قِبله أو من قِبل بعض تلاميذه، كما أن عامل الزمن له دوره كذلك، فلقد كان كتاب (زاد المعاد في هدي خير العباد) هو زاده اليومي مع نفسه ومع تلاميذه، والكتاب المأخوذ منه باسم (الطب النبوي) وقد ضَمَّت مكتبته من كتب بن القيم الكتب التالية: (اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية)، (إعلام الموقعين عن رب العالمين)، (إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان)، (بدائع الفوائد)، (الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي)، (حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح)، (الروح)، (الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة)، (الطرق الحكمية في الروح)، (الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة)، (الطرق الحكمية في

(٢) ذكر المحقق مصطفى مراد عضو هيئة التدريس بجامعة الأزهر وأحد علماء الجمعية الشرعية في مؤلفه عن ابن القيم أن مؤلفات ابن القيم رحمه الله بلغت مائة وعشرة (١١٠) مؤلفات، اثنين واربعين (٤٢) كتاب مطبوع، وثلاثة وثلاثة وثلاثون (٣٦) كتاب ألم يتبين أنها مخطوطة ام مفقودةٌ، وهذا غير المجموع، وثلاثة وثلاثين (٣٣) كتاب معلوط، وستة وثلاثون (٣٦) كتاباً لم يتبين أنها محطوطة ام مفقودةٌ، وهذا غير المجموع من مصنفاته والمنسوب إليه والمختصر من كتبه، ومن مصنفاته المخطوطة الما مفقودةٌ، وهذا غير المجموع من مصنفاته والمنسوب إليه والمختصر من كتبه، ومن مصنفاته المخطوطة (بطلان الكيمياء من أربعين وجهاً) نقلاً عن كتاب كشف الظنون ج٢، ص ١٥٨، (انظر: مواقف الإمام ابن القيم من الصوفية، مكتبة التابعين، القاهرة عين شمس).

 <sup>(</sup>۱) الكلمة لورقة بن نوفل مخاطباً خديجة زوجة محمد ٢٠ بعد نزول الوحي، أخرجه البخاري في صحيحه، باب بدء الوحي، حديث رقم (٣)، ص ٢١.

المبحث الخامس \_\_\_\_\_ · قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات) -

السياسة الشرعية)، (طريق الهجرتين وباب السعادتين)، (الفوائد)، (مدراج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين)، (مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة) (هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى) (الوابل الصيب من الكلم الطيب) (الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية، وهي المسياة القصيدة النونية)<sup>(1)</sup>، وقد وجدتُ من بين كتبه كتاب تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للشيخ عبدالرحمن السعدي، ومن أجزائه (الجزء الثالث)، وعليه ختم بعنوان عبدالرحمن العلي الحميد (بريدة القصيم)، ومكتوب على ظهر غلافه بخط الشيخ السلومي أو ما يشابهه عبارة: في ملك محمد العبدالله القرناس [انظر الملحق رقم (١٧)].

كما وجدتُ من بين كتبه المجلد الأول والثاني من كتاب (غاية الأماني في الرد على النبهاني) للشيخ محمود شكري الألوسي، وعلى غلاف هذا الكتاب بجزئيه كُتب عليه بخط مشابه أو مماثل لخط الشيخ السلومي وقد يكون بخط قلمه العبارة التالية: (في ملك الفقير إبراهيم بن محمد بن ضويان ٢٣/ محرم/ ١٣٣٢هـ)، ولم يُعرف كيف آلت هذه النسخ أو هذه الكتب إلى الشيخ السلومي [انظر الملحق رقم (١٨)].

وقد وجدتُ كتاب (اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم) لشيخ الإسلام ابن تيمية، بتحقيق محمد حامد الفقي رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية، الطبعة الثانية ١٣٦٩هـ، مطبعة السنة المحمدية القاهرة، والكتاب حسب ما كُتب عليه يُعد من كتب نسيبه زوج أخته الشيخ محمد بن عبدالرحمن الشهري(")، وقد

 <sup>(</sup>١) هذه الملحمة الشعرية تشتمل على ستة آلاف بيت إلا خمسين (٦٦٣٦) بيتا، شرحها د. محمد خليل هراس وطبعت باسم شرح القصيدة النونية. (توجد ص ٦٩) ؟؟؟؟؟
 (٢) انظر التعريف عن الشيخ المطوع محمد الشهري في كتاب ترجمة سليهان بن ناصر السلومي – الشخصية والرسالة .

أوصى بكتبه قبل موته للشيخ عبدالله السلومي، وفي صفحة الغلاف الداخلي للكتاب عبارة مكتوبة بخط آخر: هدية من الأخ في الله محمد بن علي الفقيه الحميدي، المستهدى محمد العبدالرحمن المطوع (الشهري) في ٢٧/ ٨/ ١٣٧٤هه وقد لفت انتباهي حرص طلبة العلم الأوائل تدوين ما يجدونه من فوائد علمية داخل الكتاب فيدونونها في الصفحة البيضاء الأولى من الكتاب ومن ذلك ما ورد في هذا الكتاب: النفاق في عهد الرسول أقل من النفاق الذي بعده لأنه بالإعلان مع كتابة رقم الصفحة (٨٢)، وكذلك: الفضل بالتقوى ورقم الصفحة (٤٤١)، وكذلك: سلمان وصهيب وبلال ورقم الصفحة (١٦٩)، وكذلك عبارة: حجة الرافضة الباطلة، الرافضة أبعد الناس عن التوحيد والصدق صفحة (٣٩١).

كما وجدتُ في مكتبته كتاب: (مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة) الجزء الأول وهو يزيد عن ٤٦٠ صفحة، ومطبوع في المطبعة السلفية ومكتبتها بمكة المكرمة عام ١٣٤٨هه، وقد كُتب في الصفحة البيضاء الأولى من الكتاب بخط الشيخ محمد الشهري أو خط عبدالله السلومي العبارة التالية: في ملك الفقير إلى الله محمد بن عبدالرحمن الشهري، وقف لله على طلبة العلم لمن يفيد أو يستفيد على شرط الحفظ والصيانة، والوكيل على ذلك عبدالله السليمان السلومي [انظر الملحق رقم (٢٠)].

وعن تسمية الشيخ بابن قيم الشنانة كتب الشيخ عبدالله الجلالي عن أبي سليمان وعلمه وقهوته فقال: «لقد لزمته كثيراً في الرحلات داخل المملكة فرأيت فيه الصلاح والعلم الأصيل خصوصاً في علم العقيدة والأصول التي هي أساس الدين، وبلغ الأمر ببعض طلبة العلم أن يُلقِبُوه (ابن قيم الشنانة) لكثرة استدلاله من أقوال ابن القيم وما يقتنيه من كتبه وما يردد من أرائه وأقواله».

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

المبحث الخامس قهوة أبي سليمان (أسماء ومسميات)

وبعد هذا العرض من الأسباء أو المسميات عن القهوة فإن الأمر واسع بحمدلله من حيث تعدد التسميات فكثير من الناس له اسم وكُنية أو اثنتان، وقد يُنادى بها جميعاً، أو يُنادى بصفة من صفاته أو بمهنته التي تميز بها، أو بها جميعاً، فجميع التسميات السابقة تتكامل ولا تتنافر، وتتفق ولا تختلف، فقهوة الحسبة والقهوة المفتوحة وغيرها من التسميات مثلاً لا تتنافى مع (قهوة ابن قيم الشنانة)، بل إن كل التسميات سابقة الذكر تتكامل لتعطى صورة واضحة عن الواقع التاريخي المتنوع لمدخلات ومخرجات تلك القهوة، وفلسفة التسميات والمسميات قد تضيف اسماً جديداً وهو أن أبا سليمان (قَيَّمُ قهوة الشنانة) بمعنى القائم عليها، وتقديم التسمية بالاسم المفضل لصاحبها (قهوة ابن قيم الشنانة) قد يتناسب مع كثير من الحقيقة لكنه لا يُلغى بقية الأسماء، وهذا التفضيل لهذا الاسم عند بعض رواد القهوة أو صاحبها فيه اختصار علمي ورمزيةً وتفاؤل حسن، بل وقدوة واقتداء، ويبقى أن للجميع حق الاحتفاظ بالاسم المحبب أو المحبوب لهم، وهو اختلاف يرفع من قيمة تلك القهوة ودورها، بل يثري حقيقتها. وخاتمة القول ما كتبه الدكتور مصطفى السيد عن القهوة حينها راجع مسودة هذا الكتاب فقال: «لعل هذه القهوة - بتعداد أسمائها- قد أسهمت بنشر فكر الشيخين ابن تيمية وابن القيم –رحمهما الله تعالى– عبر اشتراكها بالتجديد الإسلامي دعوة وتربية ورؤى بفضل الله ثم بجهود أبي سليهان أكثر مما فَعَلَت جامعات وجمعيات

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

وجماعات -بارك الله في عمره وعمله- »(").

 <sup>(</sup>۱) كتب الدكتور السيد هذا التعليق حينها راجع مشكوراً هذا المبحث عن القهوة في نسخته النهائية في
 ۲۲ / ۲۲ / ۱٤٣٤هـ .



**الحج ونوافذ التطوع:** «الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة»<sup>(()</sup> و «من حج ولم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه»<sup>(()</sup> أحاديثٌ للمصطفى ﷺ تلامس شغاف قلب كل مؤمن ومؤمنة، بل إنها تحرك الساكن ليسرع للحج، كما تُسكِّن من يعدو مسرعاً قاصداً مشاعر الحج ليمشي على الأرض هوناً، وفئام من الناس لا يستطيعون مقاومة أثر هذه الأحاديث على نفوسهم وقلوبهم في كل موسم حج.

هذه الأحاديث وأمثالها حاديةٌ للأرواح إلى بلاد الأفراح، وفيها تجاوزٌ لكل الأتراح، ويزداد الاندفاع للحج عند بعض الفئات من المسلمين بأحاديث نبوية أخرى «خير الناس أنفعهم للناس»<sup>(٣)</sup> وحديث «مَنْ كَانَ في حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَتِهِ، وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِم كُرْبَةً فَرَّجَ اللهُ عَنْهُ بِهَا كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>(1)</sup> وهي دوافع إضافية أخرى حيث قيم التطوع والخيرية لمن أراد نفع الآخرين، ليُصبح الحج مشروعاً كبيراً عند رموز التطوع وأصحاب البر والإحسان.

وتتضاعف الدوافع ويزداد الشعور بالواجب حينها يكون الإنسان قادراً على منح ذاته أو ماله أو وقته للآخرين، بل إن الشعور بالواجب يُحاصر الإنسان حينها يحتاج إليه أخوه الإنسان ولا يجد ضالته إلا عنده.

صاحب هذه الترجمة مثل غيره ممن تَطبَّع بقيم التطوع وأصبحت جزءً من شخصية يهدف في رحلة حجه إلى خدمة الآخرين من محتاجين للحج، وقد لا يكون في البلدة سواه في بعض السنين ممن يقدم هذه الخدمة التطوعية، حيث كان يُسخِّرُ نفسه ومهاراته وقدراته وكل ما في وسعه لنفع الآخرين للعون على تأدية هذه

- (١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (١٤١٩٠)
- (٢) أخرجه البخاري (١٧٣٣)، و مسلم (٢٤٨١).
- (٣) صححه الألباني الأحاديث الصحيحة رقم (٩٠٦).
  - (٤) انظر أبونعيم: حلية الأولياء ج٢ / ٢٢٣.

الشعيرة العظمى التي تتجسد فيها كل معاني الأممية والخيرية ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِالْحَبَحَ يَأْتُوُكُ رِجَالًا وَعَلَى حَكَلَ صَامِرِ يَأْنِينَ مِن كُلَّ فَجَّ عَمِيقٍ ﴾ (الحج: ٢٧)، فالحج عنوان الأمة الواحدة والوحدة في المساواة الظاهرة بين بني البشر «لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى»<sup>(۱)</sup>، وفي الحج معانٍ وقيم تتضاعف قيمتها بالعمل أخوة الإسلام والإيهان ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةٌ فَأَصَلِحُوا بَيْنَ أَخَرَيَكُمُ وَأَنَّقُوا ٱللَّهُ لَعَلَكُمُ أخوة الإسلام والإيهان ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَلِحُوا بَيْنَ أَخَرَيَكُم وَأَنَّقُوا ٱللَّهُ لَعَلَكُمُ مَرْحَمُونَ ﴾ (الحجرات: ١٠)، فالحج مؤتمر عالمي قيادته من السهاء حيث يباهي الله بحجاج بيته ملائكته في السهاء وهو بهذا يختلف تماماً عن جميع المؤتمرات البشرية. الشيخ (أبو سليهان) بطل حملة سنوية للحج –إن صح التعبير – وأهمية مشروعه الشيخ (أبو سليهان) بطل حملة سنوية للحج –إن صح التعبير – وأهمية مشروعه التطوعي الخيري في سبقه ونجاحه على مدى أكثر من أربعين عاماً، وتفصيل بعض وما في ذلك في هذا المبحث حيث تتجسد رسالة التطوع وتداخل العبادات والطاعات الفرص لتربية النفس وتهذيب الوح وتفعيل التعاون في تكون الموص لتربية النفس وتهذيب الروح وتفعيل التعاون في شتى مناحي التطوع الكثيرة والمتلازمة مع الحج.

حملة الحج (التعاونية الخيرية) : حَجَّ الشيخ لأول مرة بوالده ووالدته في سن مبكر، وكان عام ١٣٦٧هـ زمن شبابه وقبل زواجه، وذلك على سيارة نقل عام عابرة قرب قرية الشنانة، حيث وقفوا في الطريق غير المعبد منتظرين أي سيارة نقل عام عابرة إلى مكة مع الطرق الرملية حتى الوصول إلى مكة المكرمة، وقد حج الشيخ لأول مرة بهذه الوسيلة واستغرق الطريق يومين بلياليها، ووصلوا إلى مكة، ثم أدُّوا الفريضة حاجًين

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٣٥٣٦)، والبيهقي في الشعب (٥١٣٧).

راجلين بين معظم المشاعر، ورجعوا إلى القصيم بسيارة أخرى، ثم انقطع الشيخ سنتين أو ثلاث عن الحج -كما يقول- لكنه منذ عام ١٣٧١هـ تقريباً، وهي سنة تأسيس مسجده وقهوته لم يتخلف عن أداء الحج ولا مرة واحدة حباً لهذه الشعيرة ورغبة في خدمة الآخرين ممن يرغبون الحج وقد لا يستطيعونه، حيث كان يرتب لحجاجه سيارة كبيرة (شاحنة مرسيدس) في معظم سنوات الحج٬٬٬ ثم إنه بعد شيخوخته لم يتحمل نفسياً التأخر عن الحج رغم صعوبة الحج عليه وعلى من يخدمه، وكان آخر حجة له عام ١٤٣١هـ، ويكون بهذا قد حج (٦٢) مرة، ولم تكن دوافع هذا الحج محبة للخير لنفسه فحسب، بل كان محبًّا لتلك الخيرية للغير في تقديم خدمة ليست باليسيرة في معظم أزمنة الحج المتعاقبة، والحج –كما هو معلوم- مشقة على الكثير من الناس، ولكن الشيخ وهب نفسه ووقته وجهده وما تجود به نفسه في تجهيز حملة خيرية تعاونية للحج وتقديم هذه الخدمة لكل من رغب الحج، وقد كان كثير من الناس يرغبون أداء هذه الشعيرة مع حملة المطوِّع الشيخ السلومي، ووصل عدد الحجاج معه في بعض السنوات حوالي (١١٠) حاج في سيارة لوري كبيرة واحده (شاحنة مرسيدس)، وكان النساء في الدور الأسفل، والرجال بالدور الأعلى من السيارة، ولا يدفع هؤلاء الحجاج من النفقة سوى تكلفة إيجار السيارة حيث توزع بينهم وقد تكون مشتروات القهوة والشاي

(١) كان من أبرز السيارات المستأجرة لقافلة الحج التعاونية الخيرية الشاحنة أنترناش -كما تُسمى- وهي للمُكمَى أبو صويلح صالح محمد الخليفة، وسيارة فورد عبد الرحمن الزيد العامر الزيد، ثم سيارة الردَّاحي من الخليفة وكان السائق لها محمد بن إبراهيم الذياب الملقب (العاقول) من خب العاقول، وأحياناً بالسائق علي بن عويض بن علاج الحربي، وذلك حوالي أربع مرات (سنوات) وكانت تسمى فوورد لوري، وسيارة سليان بن علي الصالح الرثيع (الملقب مرات (سنوات) وكانت تسمى فوورد لوري، وسيارة سليان بن علي الصالح الرثيع (الملقب سُليَّم وهو ولد المكني نفسه عبيد ربه) عدة سنوات، وسيارة محمد الزيدي الملقب (الأحيمر) وكانت تسمى فوورد لوري، وسيارة سليان بن علي الصالح الرثيع (الملقب سُليَّم وهو ولد المكني نفسه عبيد ربه) عدة سنوات، وسيارة الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدي وهي للمكنى الديش وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدي الملحني المكني نفسه عبيد ربه) عدة سنوات، وسيارة وسيارة الماحنة الرسيدي وهي للمكنى الديش وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدي وهي للمكنى الديش وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدي وسيارة الماحني الملقب وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدي الماحنة الرسيديس وهي للمكنى الديش وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدي وسيارة الشاحنة مع مرات (الأحيمر) وسيارة الساحنة الم سيديس وهي للمكنى الديش وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الشاحنة الرسيدين الماحنة الرسيدي وهي الحكنى الديش وهو محمد السوية الخليفة، وسيارة الساحنة الم سيارة الماحنة عوال الناعشر عاماً أو أكثر، وسيارة العم صالح بن سليمان الصالح الحويس الخليفة لحوالي اثنا عشر عاماً أو أكثر، وسيارة العم صالح بن مراحي الماحي ماح ويض العلاج الحربي (هذا ما تم استذكاره وتدوينه مع العم صالح الحي الماحي الحيض العلى العالج الحربي (هذا ماحم ماماً أو أكثر، وسيارة الماحس صالح الم الماحية صالح الرسيمان الصالح وين عالم أول الماحي ماماً أو أكثر، وسيارة العم صالح بن الموي وأحياناً السائق لها علي بن عويض العلاج الحربي (هذا ما تم الماحي مالم ماحي مامالم الماحي مامالم ماحي الماحي مامالم ماحي الماحي مالم ماموي أو أكمر، ويسان الماحي مالم ماحي ماماحي ماماحي ماماحي ماماحي مالماحي ماموي ماموي أو أكمر، ويسالم ماموي مامول ماموي أو أكمري ماموي ماموي ماموي ماموي ماموي أو أل

المبحث السادس \_\_\_\_\_\_ المبحث السادس \_\_\_\_\_\_\_ أنموذج من الأعمال التطوعية والتعاونية -----

كذلك، ويجهز المطوع السلومي معظم الأدوات أو التموينات وكل أدوات الطبخ والخيام، بالرغم من أن كل حاج –كتقليد اجتهاعي تعاوني– يصطحب معه بعض التموين من (قرصان ناشفة) أو (كليجا) أو تمر، أو لحم ناشف شريح وهو ما يسمى بالقديد وغير ذلك، وكنموذج للتكلفة فقد ذكر صالح بن سلميان السلومي أن تكلفة الحاج في إحدى السنوات بلغت (١٧) ريالاً سعودياً، ومرة أخرى عشرين ريالاً تُدفع لمالك السيارة حينها تم توزيع الأجرة كاملة على حجاج الحملة، حينها كانت التكلفة الإجمالية لسيارة النقل لتلك الحملة (٢٠٠٠) ريال سعودى في ذلك الزمان.

حجاج الحملة حينها يصلون إلى مكة محرمين بالعمرة يُخيمون قبل الحج حوالي (٤) أيام في حي العدل يتلقون فيها دروساً علمية ووعظيه، ويقضون خلالها عمرتهم (يفسخون العمرة) -كما كان يقول بعضهم-، ثم يتوجهون إلى المشاعر حسب سنن الحج مبتدئين بمني في اليوم السابع أو الثامن، ثم بعد ذلك عرفات ومزدلفة حيث المشعر الحرام، ثم الإقامة في منى بسُنَّة التأخر وليس التعجل، ليقضوا جميع شعائر الحج كما هي عند كل مسلم ومسلمة، وكانت هذه الحملة تقوم على الخدمة الذاتية من أفرادها بشكل تعاوني أخوى بين الجميع، فلا خدم ولا عمالة أو عبيد يقومون بالخدمة، وكان للشيخ أسلوب عملي في أداء شعائر الحج، حيث توفير الراحة لحجاجه من خلال بعض الوسائل التي يسلكها في أداء الشعائر ومنها مخالفة مسارات اندفاع الناس في أداء بعض شعائرهم، وخاصة الجمرات حينها كان الرمى معركة عند بعض الحجاج حيث فرد العضلات لتلافى السقوط من الزحام، ومن تلك الوسائل الالتفاف على الجمرات، واختيار الأوقات المناسبة لقضاء شعائر الحج متلافياً شدة الزحام وما شابهها، وبشكل عام فقد تميز الشيخ وحملته بأداء شعائر الحج بيسر وسهولة –كما هو معروف عنه-، وعُرف باختيار الطرق والأوقات التي تُسهِّل على حجاجه

251

أداء شعائرهم دون عوائق أو تكلف، حتى عُرف عند الناس جميعاً أنه يعود مع حجاجه المرافقين له دون آثار من التعب أو المرض كما هو حال كثير من الحجاج لاسيما المتعجلين منهم، وكانت حملة الشيخ من آخر الواصلين رجوعاً على وجه التقريب إلى القصيم من مكة المكرمة.

لقد كان التزام الشيخ (المطوِّع) كبيراً بهذه الحملة الخيرية، لاسيها مع مخاطر السفر وتحديات التجهيزات الكاملة، ومنها اصطحاب كل مؤونة الحج بما فيه تخصيص يوم في أثناء السفر للاحتطاب وتحميله على جوانب سيارة القافلة وذلك قبل الغاز وأدواته، وتحديات الحصول على موقع واسع وكافٍ في منى لنصب الخيام فيها، وما يرتبط بشعائر الحج من شراء للفدية، وغالباً ما يكون معظم حجاج القافلة حاجين تمتعاً بالعمرة إلى الحج، وما يصحب ذلك من إحضار الهدي وذبحه وكان غالباً يتم في نفس المخيم في أزمنة سابقة قبل تطوير مسالخ منى وغيرها، كما أن جلب الماء للخيام مشقة أخرى حيث (البازانات) العامة وهي أماكن توزيع شبكة الماء على الحجاج، وما يصحب ذلك من زحام كثير، إضافةً إلى أن من متطلبات المخيمات سابقاً حفر دورات المياه داخل المخيم لحجاج الحملة، وكانت خيام الحملة تضاء بواسطة (الإتريك وفتيلته) فهي الوسيلة المثلى قبل الكهرباء التي أتت للمخيمات الأهلية متأخرة وغالباً ما تكون الكهرباء -فيما بعد ذلك- فزعة وتعاوناً من أي مجاور للمخيم لديه كهرباء عامة أو مولِّد كهربائي خاص -كما يسمى-، ولكن دوافع الخير للغير تجعل من التحديات فرصاً، ومن المحن منحاً مباركة يستمتع بها محب الخير للغير لاسيها إذا أحاطها المتطوع بسياج من التوكل المطلق على الله مع فعل للأسباب دون إسر اف، فهو توكل يذلُّل للمتطوع الصعاب في أزمنة عزت فيه كثير من الوسائل والأسباب، ما سبق من كلمات عن الحج وحملة أبي سليمان التعاونية هو ما يتناقله عامة الناس وخاصتهم ممن حج معه مرة واحدة أو مرات عديدة.

تجارب عملية ميدانية:

الدكتور محمد سعيد القحطاني كان ممن أدى نسك الحج مع الشيخ وكانت له ذكريات أسهب في شرحها بحكم أنه اعتبرها (تجربة فريدة) من نوعها نقلته من واقع مشقة الحج إلى الراحة فيه –على حد تعبيره-، وقد أبى إلا أن تُدون تلك الذكريات لتكون درساً لمن أراد الاستفادة، وقد قال: «أما ذكرياتي معه فلن أستطيع استقصاءها، ولكني أشير إلى بعضها وأهمها، فلقد كان كثير من الناس ولا زالوا يَحْطِمُون أنفسهم في تنقلات الحج مما يسبب لهم عسراً ومشقة، وأنا ممن نالته هذه الأمور حين كنت أحج مع والدي –رحمه الله– أو غيره.

فلما أراد الله بي خيراً في سنة من السنوات الماضية، حججت مع العم أبي سليمان فكانت هذه الحجة أهنأ وأروع وأعجب حجة حججتها في حياتي وإليك التفصيل: كان هذا الأمر قبل أن توضع الخيام الحالية في منى حين كانت الخيام العادية حيث خرجنا مع الشيخ إلى مِنى يوم التروية، وبتنا ليلة عرفة، وكانت ولا زالت عادة الناس الذهاب إلى عرفة بعد الفجر مباشرة، أما الشيخ عبدالله فبعد الفجر كان كعادته مصرأ على القيام بتهيئة القهوة والحليب والشاي بنفسه ثم تناول الإفطار لأفراد الحملة، وخرج الناس زرافات ووحداناً إلى عرفات ونحن باقون في مني، وحين كنت أسأله متى نمضي إلى عرفة؟ كان يقول: انتظر، ثم أوعز إلى نسائه بالقيام بطبخ وجبة الغداء ونحن لا زلنا في مني، فلما جاءت الساعة العاشرة لم يبق في منى ديَّار، وإذا بضباط الدفاع المدني يأتون إليه قائلين -وقد عرفوه- متى تتحرك يا أبا سليمان؟ فقال: قريباً إن شاء الله، ثم أمر بتهيئة القهوة والشاي لفترة الظهيرة، وحين انتهى الطعام وجميع مستلزمات رحلة عرفات؛ أمر بإحضار السيارات، وتحركنا من منى قرب الساعة الحادية عشرة صباحاً؛ وإذا بالمفاجأة أننا كُنَّا وحدنا نمشي في الطريق وليس معنا أي مخلوق إلا ما ندر!!، وما هي إلا دقائق حتى وصلنا عرفة، فقال: قفوا، ثم أمر بنصب الخيام في وادي عرنة، وأمر

456

من يقود السيارات بتوجيهها إلى جهة القبلة حتى تكون في وضع جاهز للانطلاق وقت النفرة مغرباً.

ثم صلينا الظهر والعصر قصراً وجمعاً واستمعنا لخطبة الخطيب، ثم بعد ذلك أمر -حفظه الله- بإحضار الغداء وتغدينا، ثم كان من تدبيره الرائع التهيئة السابقة لخيمة أخرى داخل عرفة على حدودها القبلية، وبعد الغداء أمر بوضع الماء البارد والشاي والقهوة في تلك الخيمة ثم قال: الآن من أراد أن يشرب شيئاً فها هي القهوة ولوازمها ولا يبقى إلا أن يتفرغ كل منا لعبادة ربه ومناجاته، وكان هذا الأمر عجباً أيها عجب، لم أرى مثل هذا الترتيب مع أي أحد حججت معه سواءً كانت حملة منظمة أم أفراداً وجماعات.

وحين غربت الشمس انطلقنا إلى مزدلفة، فكنا أول الناس وصولاً إليها، وكنا نسمع أصوات مساجد مكة وهم يصلون الركعة الأخيرة من المغرب، وهذا أمر لم يحصل لي في حياتي رغم تكرار الحج –ولله الحمد والمنة ونسأله القبول-، وحين أصبحنا اتجهنا إلى مِنى، ومن عادة الناس الإسراع لرمي الجمرة والحلق أو التقصير ليتخلصوا من لباس الإحرام، أما أبو سليهان فكان أمره عجباً، حيث اتجه بنا إلى الخيام بمنى، وأما اليوم الحادي عشر فله عنده توقيت عجيب حيث قال: إذا أذن مؤذن العصر فلنتكُن على أول جِسْر الجمرات، فإن أمامك ربع ساعة هي أفضل وقت للرمي بدون زحام؛ وكان الأمر كما ذكر تماماً.

وأعجب من ذلك طواف الإفاضة، فإنه يختار له صباح يوم الثاني عشر قبيل شروق الشمس، وبعد خروج الناس من صلاة الفجر من الحرم المكي وانتهاء الزحام وكان الشيخ يسمي هذا اليوم يوم (القر) أي يوم قرار الناس وعدم حركتهم، وحين طفنا كنت في غاية الذهول حيث ليس في المطاف إلا قليل من الحجاج الذين يطوفون وكذلك رَبْعَهُ (جماعته) وبقية صحن الحرم ليس به أحد!!!، ولهذا غيرتُ مساري في الحج ومسار من يحج معي من تلك السنة إلى حج هذا العام ١٤٣١هـ، واتخذت السير على برنامج (أبي سليمان) للعمل به في جميع تنقلاتي في الحج فيما بعد ذلك» انتهى.

يقول الشيخ صالح الهوشان<sup>(۱)</sup>: «الحج مشقة، وحججت مع سائقي وأولادي وأقاربي معظم سنوات عمري، ولكني أقضي أكثر من عشر ساعات بالسيارة بين عرفة ومزدلفة ومثلها وأكثر بين مزدلفة ومِنى، وما يصحب ذلك من أنواع المشقة، ولما حَجَجتُ مع أبي سليهان السلومي اكتشفت أن الحج (سهالة) ويسر، فها استطعت بعد ذلك أن أحج مع أحد غير أبي سليهان، ولزمت الحج معه في سنوات عمري الأخيرة».

وقد ذكر أبو خليفة محمد السويه الخليفة وكان أحد سائقي سيارات حملة الحج التعاونية لمدة أربع سنوات قائلاً: «إن (المطوِّع) كان قوياً بالإقناع، وإقناعه للآخرين بالدين وليس بأمور الدنيا فقط، ولا أحد يستطيع معارضته من حيث قوته وإقناعه، وكان له مواقف قوية لا تُنسى في الحصول على مكان في أراضي منى بالمشاعر المقدسة في كل حَجَّة يحجُّها، بل كان غالباً يحصل على أكثر مما يريد بسبب حسن تدبيره ونيته الصالحة»().

يقول محمد الحزابي عن الشيخ السلومي: «كان رجلاً قيادياً يتولى أمر الحجاج ويدير شؤونهم المالية والغذائية ويتولى تعليمهم أمور دينهم في آن واحد، فيشرف على أكثر من مائة حاج، ويعمل على خدمتهم ويقوم بالطبخ لهم».

251

<sup>(</sup>١) هو صالح بن هوشان (حمد) بن محمد المفيز من مواليد (١٣٥٩هـ)، وكان موظف حكومي في الضهان الاجتهاعي في مكة ثم الرياض، ثم انتقل إلى جامعة الملك سعود، وبعدها أصبح رجل أعهال في المدينة المنورة، وأولاد هوشان حسب الترتيب هم: الدكتور محمد، وَصالح، وَأحمد، وَعامر. والأخير (توفي عام ١٤٢٧هـ).
(٢) وكان هذا الأخ المحب الذي كبرُ سنه قد زار الشيخ في قهوته عصر يوم الجمعة الموافق ٣٠/ ٥/ ١٤٣١هـ) وسأله المؤلف بحضور مجموعة من رواد القهوة أمام الحضور عن شيء من ذكرياته عن الحج مع هذه الحملة وسأله المؤلف بحضور محمود، ويعام ما ما سبق دعن عمد من مواليد (٢٥ مع ما ٢٢ مع مع ما ٢٢ مع ما ٢٢ مع مع مع مع مع مع من موالي منه قد زار الشيخ في قهوته عصر يوم الجمعة الموافق ٣٠/ ٥/ ١٤٣١هـ).

يقول الشيخ محمد الزيدي عن شيخه: «ومن غرائب أحوال شيخي في الحج أننا نذهب معه إلى الحج ويرجع بحملته من الحج إلى (الشنانة) وهم في كامل عافيتهم وصحتهم لم يتأثروا بحر ولا برد، ولا مرض ولا زكام ولا غيره، وأكثر الناس يرجعون محملين ببعض الأمراض وخاصة الأنفلونزا مع التعب الشديد بعد الحج، لكن شيخي كأنه لم يذهب إلى الحج لما يتمتع به من صحة بعد رجوعه، والسبب هو طريقته في السفر والإقامة، إضافة إلى النوم المبكر حسب سُنة المصطفى عنه، وكذلك الأكل الصحي في السفر والإقامة».

لم تقتصر مسؤوليات الحملة على ما سبق فقد كان الشيخ يصطحب معه من الكتب العلمية ما يمتع ويفيد أصحابه الحجاج في كل منزل ينزلونه في الطريق أو في مكة والمشاعر من خــلال الدروس اليومية المستمرة، ويستضيف في خيمته بعض العلياء والمشايخ للوعظ والإرشاد داخل الخيمة الخاصة به وبحجاجه، كما يستضيف بعض الأفراد أو المشايخ القادمين للحج من الرياض أو غيرها ممن اعتاد كثير منهم الحج معه، ولذلك حج بحجه خلق كثير من طلبة العلم والمشايخ لا يمكن حصر هم منهم الشيخ محمد بن عبدالرحمن بن محمد بن قاسم -رحمه الله- جامع ومرتب فتاوى ابن تيمية مع والده، وكان حَجُّه في عدد من السنوات مع الشيخ السلومي، وممن حج كذلك معه عدة سنوات الشيخ علي بن حمد الصالحي -رحمه الله-، والشيخ عبدالله بن حمد الجلالي وغيرهم كثير، وقد حجَّ بحج الشيخ عبر سنينَ طويلة مع هذه الحملة الخبرية أو التعاونية معظم -إن لم يكن كل- الأقارب والأرحام وأولادهم وبناتهم وأصهارهم، وكانت الحملة لكثير منهم فرصة لأداء هذا الركن من أركان الإسلام، بل إن كل محب وراغب للحج ممن يعرف المطوِّع السلومي أو لا يعرفه سواء من السعوديين أو غيرهم، وكان لا يستطيع الحج بمفرده، يحصل على مراده ويجد بغيته في هذه الحملة -بحمد الله-، وكانت هذه الحملة موضع ثناء ودعاء من القريب والبعيد شعوراً من الجميع بالغبطة والسرور في أداء الحج، حيث يحمل

المبحث السادس \_\_\_\_\_\_ المبحث السادس \_\_\_\_\_\_\_ أنموذج من الأعمال التطوعية والتعاونية —\_\_\_

الكثير من الناس هموم الحج ومتاعبه، والغبطة عند أولئك تزداد أن الحج مع حملة المطوِّع السلومي الخيرية التعاونية فرصة أخرى للتزود بالعلم والمعرفة، وفضل الله يؤتيه من يشاء.

وكان ممن لازمه المشاركة في حملة الحج لاسيا في السنوات المتأخرة الشيخ عبدالله الجلالي بعد أن لحقته كثيرٌ من صعوبات ومشقة الحج التي كانت تلاقيه في حجاته السابقة، فقد اكتشف مؤخراً السهولة في أداء المناسك، وانسيابية التحركات في المشاعر المقدسة مع حملة أبي سليان فقال الشيخ الجلالي عن صاحب الحملة وصفاته فيها: «أهم رحلاتنا معه (الحج) فمنذ ثلاثين عاماً لم يفارق أحدنا الآخر في الحج، وكانت حقيقة فضيلته مثلاً يُحتذى في خدمة أصحابه كرماً وخدمة، حتى إنه -بارك الله في حياته وغفر الله له في مماته – يَخرِم الجميع في تجهيز القهوة والطعام، وحميع المرافقين والزوار يقدم لهم كل شيء جاهزاً بكل طلاقة وجد وسرور، وحميع المرافقين والزوار يقدم لهم كل شيء جاهزاً بكل طلاقة وجد وسرور، وكأنك تعطيه الذي أنت سائله لا يمَلُّ ولا يَتعَب، ثم هو يباشر أعمال الحج بدون معاون حينها كان يستطيع المشي فيذهب راجِلاً لرمي الجمرات والطواف والسعي بدون معاون ومساعد، بل إنه يساعد الناس في معظم شؤونهم التي يحتاجون إليها في الحج.

كما أنه في الحج يتحرى تطبيق السنن كلها ويلوم ويعاتب من يتساهل في شيء من ذلك، مثل التساهل بالسنن في تحري الوقت في كل الأفعال والشعائر آخذاً بقول المصطفى (خذوا عني مناسككم) () ولا يقبل سوى ذلك.

أما في السفر فنعم المؤنس طيلة الطريق في تلاوته لكتاب الله سبحانه، فهو من خيار الحفاظ لكتاب الله سبحانه وتحري العمل به، وعدم قبوله لأنصاف الحلول في العبادات، والمجادلة بالحكمة والموعظة الحسنة مع عدم التراجع والتساهل بما

۲ ٤ ۹

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ (رقم ١٢١٨)، طبعة بيت الأفكار الدولية للنشر، عام ١٤١٩هـ، ص ٤٨٣.

يمسُّ الدين وأكثر مجالِسِه في السفر والحضر عِلمٌ وبحثٌ وتأصيل وخاصة في الحج». كتب الباحث الأستاذ محمد الناصر<sup>(۱)</sup> –رحمه الله– عن (حملة الحج التعاونية لأبي سليهان) فقال: «حملة (أبو سليهان) الخيرية التعاونية في الحج إلى بيت الله الحرام كانت حملة خير وعبادة، تنطلق سنوياً من القصيم متجهة إلى بيت الله الحرام، وقد التحقتُ فيها بمنى بعض السنوات حاجًاً مع أبي سليهان وها هي تحل رحاب فيها الرجال والنساء، وفيها الشيوخ والمسنات من النساء، حيث تقف القافلة في طريقها بالتهليل والتلبية والتكبير، ويحرص الشيخ (أبو سليهان) –حفظه الله-على تأدية المناسك حسب الكتاب والسنة، في وقت يحاول الكثير التهاون في إكمال الشعائر وتجاوز تحقيق السنة باسم التيسير ودفع الحرج. وما تز ال.

(١) محمد الناصر من سوريا الشقيقة وتوفي رحمه الله في مكة المكرمة ٩/ ٥/ ١٤٣٤ هـ، هو أستاذ تربوي سابق في إدارة التربية والتعليم، وصاحب مؤلفات متميزة منها: (المرأة بين الجاهلية والإسلام، الحياة الدينية عند العرب، تربية الأطفال في رحاب الإسلام، الحياة السياسية عند العرب، أخلاق العرب بين الجاهلية والإسلام، تأملات في رحاب البيت العتيق، بدع الاعتقاد وأخطارها على المجتمعات المعاصر ة، العصر انيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب على الرابط:

http://http://albayan.co.uk/text.aspx?id=2814

وبدع الاعتقاد وأخطارها على المجتمعات الإسلامية على هذا الرابط:

http://saaid.net/book/open.php?cat=89&book=1599

مجازر سورية والجذور الباطنية على هذا الرابط:

http://www.islamselect.net/mat/91595

أثر العقيدة في توجيه السلوك والأخلاق على هذا الرابط:

http://www.islamselect.net/mat/27844

حياة المراهق وأخطاء الوالدين في التربية على هذا الرابط:

http://www.islamselect.net/mat/4425)

المبحث السادس \_\_\_\_\_\_ المبحث السادس \_\_\_\_\_\_\_ أنموذج من الأعمال التطوعية والتعاونية -----

كان أبناء الشيخ حفظهم الله يُهيئون المخيم، ويُعِدُّون الخيام لإراحة حجاج بيت الله الحرام، وإضافة إلى هذا الحجيج الطيب، كان الشيخ يحمل معه الأموال من أجل حج البدل، يوزعها أبناؤه على طلبة العلم وذوي الحاجات ليؤدوا مناسك حج البدل، فينتفع العديد من أصحاب العوائل وطلاب العلم، وبشرط حج التمتع، حفظ الله الشيخ وأبناءه وأجزل لهم الثواب الجزيل، والله لا يضيع أجر من أحسن عملاً».

# دروس مستفادة:

إذا كان ما سبق من أقوال يكشف عن كثير من الدروس فإن أحد المشاركين في حملة الحج عبَّر في كلمةٍ له مكتوبة وقد أوجز أبرز الدروس والعبر، وتأتى أهمية ما كتبه أنه كان من أبرز المرافقين لهذه الحملة المشاركين عملياً معها في صِغَره، وبعد كِبَرِه، وهو من أبناء الشيخ، وهو ناصر بن عبدالله السلومي حيث قال: «ولكي يُستفاد من التجربة الثرية في الحج فقد شعرت أن الحج مع الوالد وحملته مدرسة كبرى تربيت فيها على معاني كبيرة منها الاعتماد على النفس، واكتسبت فيها بناء الشخصية التي تحب فعل الخبر للآخرين والفوائد والدروس لأفراد الحملة لا تُعدُّ ولا تحصى، كما أنها كذلك لكل إنسان، وقد حججت مع والدي قبل البلوغ خادماً لتلك الحملة بنسائها ورجالها، ثم بعد ذلك تشرفت بالحج سنوات كثيرة مع حملة والدي وشاهدت وعشتُ بنفسي التجربة فأقول: إن من عوامل نجاح حملة الوالد التعاونية الخيرية قدرته على إدارة عشرات الحجاج مع فروقاتهم الفردية بسهولة ويسر، كما كانت إدارة معظم شؤون حَجِّهم ورعايتهم في السفر والترحال دون كُلْفة أو مشقة، بل إن قائد هذه الحملة والدي كان يردد دائماً القول: «كانت قيادة وإدارة مائة (١٠٠) من الحجاج أسهل من إدارة اثنين في عصورنا المتأخرة لفشوِّ الأنانية وإعجاب كل ذي رأى برأيه، وهو من علامات الساعة»، وهذا النجاح ما جعلني أقول: إن ذلك توفيق ساقه الله إلى شيخ الحملة في إدارته لحملته الخيرية. وأقول معلقاً على ما سبق: لاشك أن ذلك ناتج عن إخلاصه وصدقه مع ربه في خدمة دينه ومجتمعه وناتج عن حبه ومساعدة كل من رغب الحج مع حملته، فتكاليف الحج مقتصرة على إيجار السيارة فقط والتي يدفعها الحجاج بعد نهاية رحلة الحج حينها يُقسَّم المبلغ على عدد الحجاج، وهذا ما جعلها حملة خيرية تعاونية، وقد ينْضَمُّ للحملة في المشاعر أحياناً ما يساوي أو ينقُص قليلاً عن عدد ملته التي قدم بها من القصيم، فخيامه مُشرَعة الأبواب فلا يُردُّ أحداً، وقد تعارف الناس على أن الانضهام لمخيم أبي سليهان لا يتطلب الاستئذان أصلاً، ويظهر أن ذلك من عوامل النجاح والتوفيق لتلك الحملة، فدعوات الحجاج المحتاجين لكل شيء أسرار ربانية، وليست النجاحات في هذا الموضوع أو غيره ناتجة عن الأسباب والجهود البشرية والإمكانات المالية فحسب.

ثم يستطرد ابنه ناصر في ذكر الدروس والعبر قائلاً: «ومن الدروس التي تدخل في مسببات النجاح: السيرَ على مهلٍ في السفر حتى كان التوقف للراحة والغداء أو العشاء يوحي بعدم السفر، إضافة إلى تطبيق النوم المبكر سواء في السفر أو في المشاعر المقدسة.

ومن الدروس في ميدان الحركة في المشاعر: أداء الشعائر في أوقات مختلفة عن أوقات حركة عامة الحجاج بين المشاعر، وعدم الاندفاع مع تحركات عامة الحجاج أوقات استعجالهم، وسرعة نفرتهم من كل مشعر كها كان يقول والدي. ومن الدروس: تأجيل الإقامة في منى مهها كانت الظروف، فقد حدث مرة أن اجتاحت منى والمشاعر سيول جارفة قوية وخرج كل الناس تقريباً، والتزم الوالد عدم التعجل قائلاً: «التأجيل وليس التعجيل سنة المصطفى عن، وانظروا للناس تعجَّلُوا لكنهم تعطَّلوا في الطرقات، فلا يستخِفَّ بكم طيش الناس وعجلتهم التي اكتسبوها من الصناعة والآلة الحديثة». ومن الدروس: إشغال حجاج الحملة بالقراءة والمناقشة في المسائل العلمية، لأن من عوامل كمال الحج عدم وجود الرفث والفسوق والجدال في الحج، ووجود ذلك ناتج في معظمه من الفراغ.

ومن الدروس: أن الوالد كأمير للحملة ولديه رصيد من الخبرة كافية لاتخاذ قرارات الحملة دون الرجوع للآخرين، وحدث ذات مرة أن احتجَّ عليه صديق عمره وحبيبه الوفي قائد سيارة الحملة المرسيدس سليمان الصالح (الحويس) الخليفة (شفاه الله) بسبب أن أمير الحملة لا يستشير -كما قال-، فجرَّب الوالد الشورى أمامه فيما هو معلوم ومرجَّح لديه ومصلحته ظاهرة، فاختلف الناس فيما بينهم، وعَلَت الأصوات حتى تدخل قائد سيارة الحملة متناز لاً عن رأيه السابق قائلاً: (انتهينا الحمدلله، الذي يراه أبو سليمان هو الخير والبركة)».

وأقول معلقاً على ما سبق: لاشك أن الاستشارة مهمة وضرورية، ولكن مع من يمتلك خبرة أو دراية بأمور الحج، فالقرار الحازم من عوامل النجاح، ويبقى أن الناس أعداء ما جهلوا.

ويضيف ابنه ناصر المرافق للحملة لسنوات عديدة قائلاً: «ومن نجاح التنظيم وهو درس من الدروس تقسيم حملة الحجاج إلى مجموعتين تسمى كل واحدة (العزبة) واحدة من مسؤولية والدي، والأخرى في معظم السنوات من مسؤولية صديق عمره علي بن راشد الخشان الغفيلي –رحمه الله–، وكان على النساء أميرة كما كان يسميها سائق الحملة السابق ذكره، وغالباً فقد كانت أخت الوالد، وهي العمة (نورة السلومية) –عليها رحمة الله.

ومن الدروس المستفادة في جوانب الصحة والوقاية والعلاج: أن حملة الوالد كانت تتزود بكميات كبيرة من الليمون والبصل، والاترج أحياناً كبرنامج وقائي، وهذه

20

من المكونات الرئيسية لكل مائدة في السفر والإقامة في المشاعر، إضافة إلى شاي الليمون والدارسين (القرفة)، والمره، والزنجبيل، ومؤخراً البرتقال والتفاح، ومن وسائله العلاجية -كما سبق- إيقاد النار والاصطلاء عليها صيفاً وشتاء في السفر والإقامة، وكان الوالد يقول لحجاج الحملة عن الاصطلاء على النار: (لا يفوتكم الاصطلاء عليها فهي دواء - يعني علاج أو وقاية-، ويقول لهم ممازحاً: هذه مضاد حيوي).

وكان الحصول على مكان للخيام في مِنى شاقٌّ وعسير يتواصى فيه الجميع على الدعاء والتضرع لله آخر الليل حينما كان حجاج الحملة يسكنون قبل الحج بالأبطح (العدل)، وذلك قبل يوم التروية للحصول على مكان مناسب، وذلك قبل وجود الخيام الجاهزة، ثم بالإصرار والعزيمة وقوة الرأي الحكيم بعد توفيق الله غالباً يتحقق لتلك الحملة المكان المناسب، وقد حدثت طرائف كثيرة عند الحصول على موقع للخيام ليس هذا مقام الحديث عنها.

وكان التنظيم لأمور الحجاج وأداء نسكهم قائماً على الخبرة والدراية بأوقات الزحام، فقد كانت خطة الوالد تقوم على تلك المعرفة والخبرة، مثل تحديد أوقات الرمي التي تختلف من يوم لآخر، ومثل طواف القدوم الذي كان آخر الليل، كما أن طواف الإفاضة كان له وقت مفضل هو اليوم الثاني عشر بعد الفجر وقبل طلوع الشمس وهكذا، وبعد الحج تسير القافلة إلى المدينة حيث تكون زيارة الحرم النبوي والصلاة فيه وشراء الهدايا بالجملة أكياس من (الحلوى والحُمُّص)، وكانت تُقسم سمَّاه رواد الحملة المحرب مع الخملة (جبل الحُمُّص)، وكانت تُقسم سمَّاه رواد الحملة المحرب مع الحملة (جبل الحُمُّص)، وعادةً ما يكون هذا الجبل المحطة الأخيرة، وفي لحظة الوداع في هذا المكان تظهر الأحزان على وجوه الجميع بسبب فراق الأحبة حيث كان التآلف والإخاء والاندماج خلال الرحلة التربوية التي عادةً تستغرق أكثر من أسبوعين، ولاشك أن تلك المشاعر ناتجة عن إخلاص الجميع وتفانيهم في خدمة بعضهم لبعض على اختلاف مستوياتهم العمرية، والوقفات كثيرة في حملة الحج في أزمان غابرة وتستحق كتابة وقراءةً أكثر، لاسيا عن القيادة والنجاحات المتكررة لتلك الحملة التعاونية الخيرية ذات العدد الكبير وما فيها من استيعاب للآراء الفردية المُتعددة، لقد عشت وعايشت هذه الحملة ورأيت بنفسي أن العطاء من النفس والوقت والجهد للآخرين وخدمتهم، بل والتلذذ والاستمتاع بذلك عند والدي أمر ملاحظ ومشهود، بل عند كل من صحبوه، وأيقنت أنه كان مدركاً أن العطاء للغير هو عطاء للنفس، ولذلك كان الاستمتاع وهذا من أبلغ الدروس المستفادة.

ولعل ما سبق من أهم وأبرز الدروس عن حملة الحج الخيرية، –وليس هذا استقصاءً– لأن إيراد هذا الموضوع، بل وكل موضوعات الكتاب يُراد منه أخذ الدروس والعبر، فتكرار بعض التجارب الناجحة ونشرها للأجيال مهم، والتعريف بنهاذج من أعمال القدوات في كل المجالات فيه اختصار للجهود والأوقات».

كانت الحملة تنطلق من (قهوة ابن قيم الشنانة) تنظيماً وإعداداً وترتيباً في تدوين قوائم أسماء الحجاج، وتجهيز جميع مستلزمات الحملة مثل حَمْسِ القهوة على نار القهوة، وطحنها داخل القهوة، وتجهيز المؤن الأخرى مما يحتاجه المسافرون أو الحجاج بسفرهم، وتلك التجهيزات تتم قبل الحج بحوالي شهر، وقد كانت زوجته (أم سليمان) رحمها الله وأولاده خير معين ومساعد على تلك التجهيزات الكبيرة، وكان جميع أفراد الأسرة يتعاونون على تلك التجهيزات، وكان الكل يستمتع بذلك، ويُقدَّر أن عدد مرات حملة الحج التعاونية الخيرية بلغت حوالي فرادها بحكم المتغيرات في وسائل الحج والمواصلات في السنوات المتأخرة، وكان يُشرك أولاده الكبار – فيما بعد ذلك– الذين استقروا بمكة بتحمل بعض وكان يُشرك أولاده الكبار – فيما بعد ذلك– الذين استقروا بمكة بتحمل بعض مسؤوليات الحج السنوي، خاصة في مجال توفير بعض الخدمات والحصول على المواقع المناسبة في منى وعرفات، ليتحقق من ذلك تربية أو لاده على الخير وتقديمه للآخرين، فجزاه الله خيراً على كل ذلك، وتقبل الله من أو لاده صالح عملهم.

التربية والاختبار في الحج:

حقاً إن الحج مشروع تطوعي دعوي تربوي اجتهاعي خيري تدريبي وتأهيلي يختبر فيه الإنسان نفسه أو غيره عن قدراته ومهاراته ومدى تحمله وصبره ومصابرته وإيثاره وتضحيته بنفسه وماله ووقته للآخرين.

فالسفر موطن اختبار للنفس، وعالمية الحج امتحان لمدى الشعور بالأخوة والعمل بها بين أوساط الحجاج وفي عرصات زحامه، واحتياج الناس بعضهم لبعض اختبار آخر، والصبر على المشقة والزحام اختبار من نوع آخر، والصبر أحياناً عن الطعام والشراب يحتاج إلى تصبر ومقاومة للنفس، وإيثار الآخرين اختبار للكرم وتجاوز لشح النفس، وتطبيق سنن الحج وواجباته كها حج المصطفى في يُعدُّ اختباراً مهماً لتطويع الحاج لنفسه وفق حجة المصطفى

والخلاصة أن كل شعيرة من شعائر الحج، بل كل حركة من حركاته وسكناته عبادةٌ وطاعة، واختبارٌ وابتلاء وأجرٌ وعطاء من الرحمن، ويتضاعف الاختبار والأجر بالحج ووعثائه قبل وجود المخيات الجاهزة وما يصحبها عادةً من بعض أنهاط الحياة الاستهلاكية والرفاهية لبعض الحجاج، والحجُّ – بها سبق- من جميع فئات الحجاج غنيهم وفقيرهم وصغيرهم وكبيرهم -كلُّ بحسبه- مشروعٌ بكل ما تعنيه الكلمة من معنى.



الداعية للخبر لا حدود لرسالته ولا قيود على وسائله الدعوية فكل وسيلة لا تتعارض مع الشريعة فهي مشر وعة أو مباحة، والعمل التطوعي مفتوح ورحب وواسع لا حدود لحجمه كما أنه لا جغرافيا تحاصره، ولا يمكن لسياسة تنظيمية أن توقفه فله طبيعة خاصة في الدوافع والإرادة، لقد كان الشيخ من جملة الذين يشعرون بأهمية رسالة المسجد، فإضافةً إلى قهوته وحَمْلة الحج الخيرية التعاونية كمشاريع خبرية دعوية فإن المسجد كان له نصيب وافر من اهتمامه ابتداءً من اختيار موقع بنائه في القرية الجديدة (الجُديَّدة) ومروراً ببنائه بيديه كأستاذ بناء -كما يقولون- مع معظم جماعة المسجد، حيث تعاون الجميع في بنائه من الطين، ووضعوا سقفه من خشب الأثل وسعف النخيل من مزارع القرية، وفرشوا أرضه بتراب البطحاء النظيفة حيث جلبوها من شعاب (وديان) الشنانة، وقد اعتنى مؤسس المسجد ومطوعه الشيخ عبدالله فكان (السراج والفتيلة) وسيلة إضاءته في السنوات الأولى، ثم لحقه التطور فأصبحت الإضاءة (بالفانوس وفتيلته) وكلها من تقنيات ذلك العصر التي تقوم على وقود القاز والفتيل أو الفتيلة، وكان الشيخ يتعهد المسجد بالإضاءة القوية بما يسمى (الاتريك) في مواسم رمضان، وكذلك عند قدوم بعض المشايخ للمسجد من خارج القرية لإلقاء محاضرة أو دروس أو ما شابهها، كما حفر جماعة المسجد مع إمامهم بئراً لتزويده بماء الوضوء (حسو) قرب المسجد.

بعد سفر والد الشيخ عبدالله خارج منطقة القصيم وتحديداً إلى بلدة (مهد الذهب) شقَّ الشيخ بنفسه طريقه الاحتسابي والدعوي، وبدأ ذلك بإنشاء القرية والمسجد -كما سبق- وكان ذلك عام١٣٧١هـ وعمره حوالي (٢٧) سنة، ليصبح إمامًا له منذ بنائه حوالي عام ١٣٧٣هـ وذلك قبل أن توجد الإدارات المعنية بالمساجد والأوقاف في الرس على الأقل، وكان المطوِّع يتعاهد

الشيخ والمسجد:

هذا المسجد طوال فترة إمامته التي بلغت حوالي (٢٠) عاماً بالصيانة والنظافة والخدمة وتأمين مياه الشرب العذبة المبرَّدة بـ (الزير) معظم سنين عمره، وكان عمر المسجد الطيني حوالي (٤٠) عاماً، ثم اعتنى الشيخ بالمسجد بعد إعادة بنائه بتبرع أحد المحسنين –رحمه الله– وذلك بعد توفر وسائل العمران الحديثة ووصول خدمة الكهرباء، فكان استمرار الإشراف والمتابعة من قِبَل مطوع المسجد بخدماته وخدمته التي هي جزء من شخصيته وحياته اليومية واهتماماته الشخصية.

والشيخ عبدالله كان المنظِّم والداعي لبعض المشايخ وطلبة العلم لإلقاء الدروس والمواعظ في المسجد، وكان ما يهمه طيلة عمره تقديم الخدمة النافعة للمجتمع، فالوظيفة الرسمية جاءت لإمام المسجد متأخرة، ولم تكن بناءً على طلبه، فهو يرى أن العمل في المسجد وللمسجد رسالة قبل أن يكون وظيفة، وبتلك الرسالة نفع الله بهذا المسجد نفعاً عظياً لا يعرفه حق المعرفة إلا من عاشه أو استعرض تاريخه من مرتاديه وجماعته عبر عمره الطويل، إن من منجزات أو غرائب العصر الحديث أن معظم دول العالم تقيم يوماً عالمياً للتطوع إيهانا منها بقيمته، وماذا لو عرفت عن كثير من أبناء هذا الوطن الغالي (دولة الحرمين – السعودية) ودورهم الرائد في التعاون والتطوع! خاصة قبل ترسيم معظم الأعمال التطوعية والاحتسابية التي كانت السمة الطبيعية للمجتمع.

وكان المسجد بالنسبة لمعظم أئمة المساجد (المطوِّعين) رسالة، ومنهم صاحب هذه الترجمة فلم يكن هذا التطوع وظيفة -كما سبق-، وليس أدلَّ على ذلك من كونه الخادم للمسجد بكل معاني الخدمة، وهو بنفس الوقت القائم بالأذان معظم سنوات عمر المسجد بالرغم من وجود المؤذن، وكثيراً ما يردد القول أن دور المؤذن للمسجد أهم من دور الإمام، لأنه المسؤول عن دخول الوقت الذي كان يُعرف في السابق في متابعة ما يسمى (الشاخص) حيث يرصد المؤذن ظل الشمس على هذا الشاخص من الحجر المثبت في فناء المسجد، وهو يختلف من موسم لآخر طوال السنة، ولكون المسجد رسالة فقد كان مكاناً لتحفيظ القرآن وتلاوته لأولاده وأولاد إخوانه وكل أولاد القرية خاصة بعد صلاة الفجر والعصر، والإشراف والمتابعة على مراجعتهم للقرآن بعد صلاة العصر طوال أيام الأسبوع، وهذا التعليم والتحفيظ كان خاصاً بجيل أولاده، وأسميت هذا الجيل (الجيل الثاني) في نهاية هذا المبحث وهم الذين يدرسون بالمدرسة الحكومية ويتعلمون القرآن تلاوة وحفظاً في المسجد، وقد تفوقوا على أقرانهم بالقرآن سواء بالتلاوة أو الحفظ، ولايزالون يذكرون هذا المعروف".

وكان الوقت بعد صلاة المغرب مُخصصاً لأصحاب وتلاميذ الشيخ من كبار السن يحفِّظهم القرآن، أو يعلِّم الأميين منهم التلاوة حينها كانوا يتوافدون عليه من داخل القرية وخارجها، وقد يسمى هؤلاء التلاميذ من أقرانه في السن جيل الأقران (الجيل الأول)<sup>(1)</sup>، وقد انتقل بهؤلاء من أمية القراءة إلى قراءة القرآن وتلاوته وحفظه.

محمد بن شلال الشيباني قال عن تَعَلُّمه للقرآن على يديه: «كان شيخنا السلومي عنده سعة خاطر تقرأ عليه وأنت مطمئن، وتعليمه لنا كان على أصـــول، وذكر لنا –المطوِّع– أنه ثبَّت حفظه للقرآن بسبب تعليمه لنا».

كتب الشيخ سليمان المهوس عن هذا فقال: «منذ أكثر من خمسين سنة كنت أحضر لمسجده رحمه الله، وكان يُدَرِّس فيه القرآن الكريم ولا أعلم وجود حلقات في غير مسجده في ذلك الوقت، وكان فيه حِدَّة مقبولة».

وكان يقرأ الحديث بعد صلاة العصر بشكل موجز صفحة أو صفحتين من كتاب (رياض الصالحين) أو من كتاب (التبصرة) لابن الجوزي وغيرها من كتب

(١) أنظر: نهاية الفصل السابع: تلاميذه (الجيل الثاني).

(٢) انظر: نهاية الفصل السابع عن تلاميذه جيل الأقران (الجيل الأول).

المبحث السابع \_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

المواعظ (الترغيب والترهيب) وكتاب (حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح) لابن القيم، وكتاب (الكبائر) لابن الجوزي وفيه أورد (٧٠) كبيرة، وكتاب (إغاثة اللهفان في مصائد الشيطان) (مجلدين) لابن القيم، وقد أكمل هذه الكتب على جماعة مسجده عدة مرات، وحديث المسجد جزء لا يتجزأ من واجبات المسجد عنده طوال أيام السنة، كما كان يقرأ قبل صلاة العشاء في أحد الكتب السابقة على الفانوس ثم الإتريك ومؤخراً على إضاءة الكهرباء، وقال عن نفسه كنت مقصراً بحق جماعة المسجد فلم أقرأ عليهم من كتب السيرة النبوية.

لقد استمتع جماعة المسجد بإمامة الشيخ السلومي وبأحاديثه الوعظية وترانيم صوته حتى أصبح الجو الروحاني العالي في مسجده مقصداً لبعض الناس خاصة في رمضان من خارج القرية لينعموا بهذا الجو في صلاة التراويح والتهجد، وما يصحبها عادة من مواعظ وأحاديث في الرقائق، وكان في المسجد مكان لبعض المعتكفين من خارج القرية من القرى المجاورة، وإضافة إلى ذلك فإن الجو الروحاني بين جماعة المسجد وما فيه من الصحبة والأُنس فيا بينهم يَصعُب وصفه إلا لمن ذاق طعمه أو عَايَشَ مثله، كما عاش جماعة المسجد بإمامهم دوريات قهوة متعددة فيا بين مجالسهم (قهاويهم) خاصة بعد صلاة التراويح، وفيا بين صلاتي التهجد الأولى والثانية ولاسيا في ليالي الشتاء، وكانت لا تخلو تلك الجلسات من من قبل مطوع المسجد (السلومي) وذلك في سنوات سلفت وسطي روحاني يلازمه الترزم الرام عامي في أحد كتب الرقائق والمواعظ بصوت وعظي روحاني يلازمه الترزم من قبل مطوع المسجد (السلومي) وذلك في سنوات سلفت وسط أجيال رحلت

**نماذج من أعماله الخيرية:** من الصعب جداً حصر الأعمال الخيرية لأي إنسان شخصيته خيرية وأعماله كلها خيرية، أبو سليمان من هذا الصنف من الناس فهو شخصية خيرية، وهو مع ذلك لم ينشد الدنيا أو حطامها، ولم يُعرف عنه أنه حمل همَّ جمع المال للتكاثر على الإطلاق، فكل اهتهامه في هذه الدنيا التفكير والعمل في قضايا المجتمع والأمة وإذا صاحب ذلك الزهد في الدنيا والغيرة على الدين فتلك قوة دافعة ومؤثرة في آن واحد. إن شخصية الشيخ المطوِّع عبدالله السلومي وأمثاله كثير بحمد الله في مجتمعاتنا السعودية الخيرية المحافظة، بل إن الخيرية هي الصفة الملازمة لهذا المجتمع الخيري، وقد تم إفراد مبحث خاص (المبحث الخامس) عن نشاطه الخيري من خلال دور قهوته في مجتمعه، إضافةً إلى إفراد مبحث أخر (المبحث السادس) وهو خاص بحملة الحج الخيرية التعاونية التي دامت حوالي (٤٠) عاماً، وكذلك قيامه في رسالة المسجد –كما سبق– وإضافة إلى هذه الأعمال فإن من أهم وأبرز الأعمال الخيرية التي اشتهر بها الشيخ:

الاهتهام في (بناء المساجد)، ومن أبرزها مسجده الذي بناه بالطين في قريته -كها سبق-، مع بنائه لمساجد طينية كثيرة في القرى المجاورة مشاركة بنفسه ويده، إضافةً إلى تبنيه التبرع والدعم لكثير من المساجد في الداخل والخارج مع بعض المحسنين، والاهتهام بتوفير بعض الخدمات لمساجد القرى المجاورة من إنارة أو مكيفات وغير ذلك مما تحتاج إليه خاصة مساجد البادية المجاورة.

يقول محمد المجاهد الخليفة عن هذا الأمر: «وكان حفظه الله قد نال شرف حفظ كتاب الله وشرف تعلمه وتعليمه عملاً بقوله ﷺ: (خيركم من تعلم القرآن وعلَّمه)<sup>(()</sup> وقد أكرمني الله تعالى بحفظ كامل كتاب الله الكريم على يديه، علمًا أن لديه حلقات لتحفيظ كتاب الله للشباب من بعد صلاة الظهر وقليلاً بعد صلاة العصر أما كبار السن فبعد صلاة المغرب ويواصلون بعد العشاء، فكان حفظه الله لا يتوانى ولا يقصر بتعليم الجميع».

(١) البخاري في «فضائل القرآن» «٩/ ٧٤».

المبحث السابع \_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

وكان له دور مشهود في قبول (الزكوات والصدقات) من بعض المحسنين، وطلبها من بعض التجار أحياناً لتوزيعها على المحتاجين والفقراء، وربها تكون له الرحلات للحصول على المعونات، أو توزيعها كها قال الشيخ عبدالله الجلالي: «كان أكثرها –أي الرحلات– في زيارة الأحباب والصالحين خصوصاً ذوي الحاجات والفقراء يزورهم ويرفِدهم ويواسيهم، وكان يحرص على جمع التمور بنفسه ويوزعها على أصحاب البوادي، ولربها يرسل إلى مكة خصوصاً في المواسم مثل رمضان لتفطير الصائمين خصوصاً في المسجد الحرام».

وكان الشيخ حريصاً على الحصول على بعض ثمار المزارعين مما لديهم من خضار وتمور وحبوب وغير ذلك، وذلك لتوصيلها للمحتاجين من أسر القرية أو القرى المجاورة قبل تواجد المؤسسات والجمعيات الخيرية وأدوارها المباركة على مستوى الداخل والخارج.

ومع ما سبق فالشيخ من المجتهدين في سداد ديون (بعض المعسرين) فترة طويلة من الزمن حتى أصبح مقصوداً من بعض هؤلاء، وكان الشيخ متحرياً ومتثبتاً من أي متقدم إليه بأنه معسر ومحتاج فعلاً، وأن الديون التي على هذا المعسر لم تكن نتاج مغامرات تجارية، أو تهور واندفاع، وقد اشتهر عند التجار وبعض المعسرين بذلك، وكان موضع ثقة المانح والممنوح.

ومن أعماله الخيرية توزيعه (صدقة الفطر) سنوياً على بعض أهل الحاجة من البادية والقرية سواء زكاة عائلته الكبيرة والصغيرة، أو زكاة الفطر من جيرانه وعامة الناس الذين وَكَلُوا هذه المهمة له، وكانت من خير الأعمال التي كان يقوم بتوصيلها للمحتاجين من البادية والقرى المجاورة.

ومن ذلك مساعدته (للعجزة من الرجال والنساء) فيها يحتاجون إليه من صيانة لمنازلهم أو قضاء لحاجاتهم أو إصلاح لبعض أغراضهم، وقد كان لكبار السن (الشيبان) من سكان القرية مكانة كبيرة عنده، كها كانوا يحظون بتقدير كبير فيجتمعون في قهوته، أو أمام باب منزله في حلقات المؤانسة في الصباح والمساء، وكانوا يبادلونه الحب والاحترام تقديراً منهم لكرم نفس الشيخ وعطائه لهم من وقته ونفسه، وكان خادماً لهم بكل أنواع الخدمة الشخصية، منها على سبيل المثال قضاء حوائجهم بقراءة الرسائل الواردة لهم من أولادهم وأرحامهم، وكتابة الرسائل الشخصية لهم، فمعظم هؤلاء العامة والعجائز من النساء والرجال باستمرار محتاجون للتواصل مع أولادهم وبناتهم المغتربين، وكثيراً ماكان يضَمِّنها بعض النصائح أو التوجيهات للمُرسَل إليهم دون علم الرسِل، وقد حدث من جراء ذلك بعض الطُّرف بين الطرفين، وهذه الخدمات –وما شابهها وغيرها – من السهات الأخلاقية للحياة الاجتهاعية التعاونية قبل حياة المجتمعات الاستهلاكية، والليبرالية الفردية و(الأنانية).

كان الشيخ جاهزاً في حالات (طوارئ السيول) وما ينتج عنها من أضرار على بيوت الطين فيقوم بإغاثة المتضررين، فقد أصلح بيوتاً كثيرة وأعاد بناء بعض ما أفسدته السيول من بيوت أخرى، ومن ذلك على سبيل المثال أنه بادر بالمساعدة لإحدى العوائل التي سقط بيتها الطيني جرَّاء السيول في إحدى السنوات في إحدى مزارع غرب الشنانة وقد حمل الشيخ لهم أغلى ما لديه، وهي خيام الحجاج التي يحتفظ بها في منزله لحملة الحج السنوية، ونصب لهم تلك الخيام لا يريد بذلك سوى الأجر والثواب من الله وخدمة مجتمعه وجيرانه وكل محتاج إلى خدمته.

ومن أعماله الخيرية أنه عمل بـ (الرقية الشرعية) وكان بمنهج شرعي متوازن لا مبالغة فيها -كما هو معروف عنه- فهي سبب من الأسباب الشرعية لعلاج بعض الحالات المرضية، وقدَّم تلك الخدمة احتساباً وطلباً للأجر من الله في وقت اشتُهر فيه كثير من القرَّاء بالثراء والغنى من دخولات هذا العمل الذي حوَّله بعض القرَّاء -مع الأسف- إلى مهنة، لكن الشيخ كان يحتسب هذا العمل ويحمل همَّ الشفقة على المرضى، وكان ينصح ويناصح الجميع أن يعالجوا أنفسَهم بأنفسِهم،

بأن يرقوا أنفسَهم بأنفسِهم بالمحافظة على الوِرد وقراءة القرآن والالتزام بشعائر الإسلام وترك المنكرات وذلك خير وقاية وعلاج من الأمراض النفسية، وكان همُّه الأكبر مع هؤلاء التوضيح لهم بأن الالتزام بها سبق هو رقية لهم من أنفسهم لأنفسهم وذلك خير من رقية الآخرين لهم، وكان ينصح العزاب المصابين ببعض الأمراض النفسية من الشباب والشابات أن علاجهم الأساسي يكون بالمبادرة بالزواج بعد طاعة الله، فالزواج المبكر بإذن الله وقاية وعلاج كها كان يقول ويردد بعد سؤاله للمريض عن حالته الاجتهاعية، وكان مسجده ومنزله يكتظ بعض الأيام بزواره من طالبي الرقية رجالاً ونساءً، وصغاراً وكباراً من كل مكان.

وقد تبنى الشيخ (مشروع جمع التمور) وترتيبها وتغليفها وشحنها إلى بعض المحتاجين في مكة المكرمة، وقد تفاعل بعض المزارعين بالصدقة بمعظم تمور مزارعهم سنوياً ومن هؤلاء المطوِّع محمد بن عبدالله العَّاري (الهندي) صاحب مزرعة هندية بالرس الذي أوكل إلى الشيخ العناية بمعظم نخيل مزرعته وجدادها (جني التمور بعد نضجها) لسنوات طويلة، وكان هذا العمل من الطرفين قناعة منهم بجدوى هذا المشروع الخيري الذي كان يصل إلى فقراء مكة المكرمة، وللمسجد الحرام ومساجد مكة، كما أن المطوِّع السلومي لم ينسَ إخوانه المسلمين وبنقلاديش وأفغانستان، خاصة أيام حملات التبرعات الخارجية مثل: للسودان وملات دعم الجهاد الأفغاني ضد الاتحاد السوفيتي، وكل ذلك بالتعاون مع المحسنين والمحتسبين والعاملين في العمل التطوعي الفردي قبل تواجد أو توفر بعض المؤسسات الخيرية المعنية بمثل هذه الإغاثات.

ومن مشاريعه الخيرية مبادراته بتبني (زواج بعض الشباب والشابات) والمحتاجين للزواج وذلك فترة طويلة من الزمن، وكانت هذه القضية تتوافق مع رغبته النفسية والعاطفية القوية بشكل يفوق الوصف بأن لا يبقى أعزب أو عزباء، مع احتسابه عواقب هذا المشروع الذي قد يترتب عليه متاعب ومسؤوليات اجتهاعية من طرفي الزواج -كما هو معلوم- وقد لقي بعض المتاعب من ذلك، وكان هذا المشروع يَشْغَلُ باله بشقيه من الدلالة بين الأُسر والتوفيق بينها، وكذلك تقديم المساعدة المادية وبعض تكاليف الزواج مما يجود به المحسنون لموضع ثقتهم من أمثال المطوِّع المتطوع، وقد نفع الله بمشروعه هذا خلقا كثيرا، نسأل الله أن -لا يحرمه والمتعاونين معه أجر ذلك والثواب عليه-.

ومن أعماله الخبرية المشهورة تقديم خدمة (حبك المصاحف والكتب) () لطلابه ومحبيه في زمن مبكر من عمره وذلك حينها كانت المصاحف والكتب العلمية شحيحة ومحدودة، حيث إن هذا العمل يحفظها من التلف، ولاسيا مع كثرة القراءة فيها، وهي مهنة جميلة تحفظ المصحف والكتب العلمية من التلف حيث ترثها الأجيال بعد الأجيال، فتجد المصحف يبقى مع صاحبه طيلة عمره كما كان يقول الشيخ السلومي، وإضافة إلى هذه الأعمال السابقة فإن المطوِّع يُقدم الخدمة لكل محتاج في القرية أو القرى المجاورة في توفير بعض ما يحتاجون إليه من إصلاح أدوات الحرث والزرع، وتقديم تلك الخدمات لكل من يطلب منه ذلك (نجارة أعمدة المسحاة، الكزمة، المخالب، الفأس، إصلاح الكر وهو المخصص لصعود النخل، تعليقة المطحن وهو إناء يُعمل من خوص النخيل مخصص لوضع خَرَافَ التمر فيه عند صعود النخل) الخ...، وما سبق ليس مهنة له لكن إصلاحها وعملها نابع من حبه للعمل والإنتاج، وتقديم المساعدة للآخرين. ومن أعماله الخيرية والمشهورة عنه أنه أُشْتُهر (بحفر القبور) وتلبين لبن الطين لها وتولى بنفسه المسؤولية الخيرية لمقبرة الشنانة المعروفة باسم (برزان) فترة من الزمن حوالي (٣٥) عاماً، فقد احتسب ذلك لوحده وبنفسه حفر معظم أو كل

 <sup>(1)</sup> ومن أقرانه في مهنة حباكة المصاحف والكتب صالح بن محمد الحسحوس الخليفة المولود معه بنفس اليوم .

المبحث السابع \_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

قبور الموتى من أهل الشنانة أو الوافدين لها بدون أي مساعد له أو عامل معه، وكان يستغرق حفر القبر الواحد فترة يوم واحد فقط في الضحي، وذلك في أواخر الثلاثينات والأربعينات والخمسينات والستينات من عمره، وكان يصطحب معه أحد أولاده الصغار ليستأنس به أو يساعده أحياناً، وكان يضطجع بنفسه بالقبر بعد حفره للقياس، وكثيراً ما يمكث طويلاً ذاكراً لله مستشعراً الموت وحياة البرزخ ومذكراً نفسه بذلك، بل قد ينام أحياناً في القبر بعد الانتهاء منه لنقض التعب والإجهاد -كما قال عن نفسه-، كما كان يصنع ذلك مع ابنه المصاحب له حينها يحفر ويُجهِّز قبور الصغار بغرض القياس، وهو بهذا العمل التطوعي محتسب الأجر من الله، وهذه الأعيال من أعيال (المتطوعين) كانت زمن قوة المجتمعات التعاونية التي تفوق أعمالها كثيراً من أعمال موظفى وعمال القطاع العام في السنوات المتأخرة ومسؤولياتهم، بل حدث مرة أن توفى أحد الأطفال في قرية البلاعية بالشنانة وتعفن جسده أكثر من ثلاثة أيام نتيجة احتفاظ أمه به حيث كانت مريضة نفسياً وتعيش لوحدها، فكان الشيخ جاهزاً لتولي هذه المهمة بنفسه من تغسيل وتكفين ودفن لتلك الجثة في الوقت الذي لم تستطيع عائلته القيام بهذا الدور الخِدَمي، وكل ذلك قبل أن يكون هذا الدور من أدوار البلديات ومهامها، حيث كان الواقع والحال يتطلب التطوع والاحتساب من أفراد المجتمع التعاوني آنذاك، وهذا العمل الخيري وأمثاله سمة أساسية للمجتمع المسلم فهي أعمال خبرية تعاونية كانت من السمات الطبيعية أو العادية في المجتمع المسلم. ومن أبرز أعمال الشيخ والتي عُرف بها هي: (الإحسان إلى طلبة العلم) المحتاجين للمساعدات المادية والمعنوية فكان داعماً لكثير منهم، ومن مساعدته لهؤلاء تلقى

(حج البدل) من قبل كثير من المحسنين لدعم المحتاجين ومساعدة فقراء طلاب العلم في هذا النوع من الحج، وقد التزم بهذا العمل عشرات السنين ونفع الله بذلك المانح والممنوح. ومن الأمثلة المعروفة والمشهودة -كأنموذج- لتبني برامج الخير ودعم العلم والتعليم ما فعله الشيخ تجاه الشيخ المصري الأستاذ زكي إبراهيم القاري المُقرئ، والمُعَلِّم المجود والحافظ للقرآن حيث تبنى مساعدته والوقوف معه في معظم شؤونه ليكون معلماً للقرآن بمدينة الرس قبل وجود جمعية تحفيظ القرآن، وقد نفع الله به كثيراً حينها تخرج على يديه العشرات أو المئات من الطلاب وذلك على مدى (عشرين عاماً) تقريباً، ثم شفاعته له مع مدير معهد الحرم آنذاك الشيخ صالح المقوشي وذلك بأن يكون أستاذاً في معهد الحرم الكي لعدد أخرى من السنوات.

أصحابه وأحبابه من المشايخ وطلاب العلم وبعض محبيه:

كانت قهوة الشيخ منتدى مفتوحاً للجميع، ومن غير المكن حصر روادها عدا عن زُوَّارها على مدى ستين عاماً تقريباً، كما أن من العسير حصر الذين استفادوا من الشيخ أو قهوته، حيث كانت القهوة بصاحبها منتدى مفتوحا للجميع، ومرَّت بأطوار متعددة من حيث نوعية الحضور ومستوياتهم الثقافية والعلمية والإدارية، ولذلك من الصعب حصر أصحابه من المشايخ وطلاب العلم والمحبين له ولعل من أبرزهم الأسماء التالية:

١- الشيخ عبدالله بن محمد بن حميد -رحمه الله- توفي عام٢٠٢ ه، عضو في هيئة كبار العلماء، وكان الشيخ السلومي يزوره في منزله في مكة المكرمة خاصة أثناء رحلات الحج والعمرة، لاسيما مع وجود أواصر قوية تربط الشيخ ابن حميد بوالده سليمان بن ناصر السلومي.

٢- الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله - توفي عام ١٤٢١ه، وكان الشيخ
 السلومي يزوره بين حين وآخر في مسجده بعنيزة، وقد سمع واستمع لبعض دروسه في
 الجامع الكبير دون ملازمة، وكان الشيخ ابن عثيمين يُحبه ويُقدر غيرته ويسمع لنصحه.
 ٣- الشيخ عبدالعزيز بن صالح العقل الواعظ والمرشد، والمشهور بصاحب

المبحث السابع \_\_\_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية \_\_\_\_\_\_

الجولات الدعوية على مستوى المملكة بشكل عام والقصيم بشكل خاص، وقد رتب له معظم جولاته الدعوية في الرس وضواحيها. (ورد التعريف به). ٤- الشيخ عبدالله بن سليمان الحميد –رحمه الله– من مشايخ بريدة<sup>(١)</sup>. ٥- الشيخ محمد المهنا (أبو مهنا) –رحمه الله– من بريدة. ٢- الشيخ علي بن حمد الصالحي –رحمه الله– من بريدة. ٢- الشيخ علي بن حمد الصالحي –رحمه الله– (١٣٣٣هـ – ١٤١٥هـ) وهو من تلاميذ الشيخ ابن سعدي، وممن درس عليه فضيلة الشيخ محمد بن عثيمين في بعض المسائل، وكان صاحباً للشيخ عبدالله السلومي فترة طويلة من الزمن في السفر والحضر، وهو جامع لكتاب (الضوء المنير على التفسير)، وقد بذل جهوداً كبيرة لجمع هذا التفسير القيم لابن القيم من بطون كتبه ومؤلفاته، وقد طُبع في ستة مجلدات<sup>(۱)</sup>.

٧- الشيخ عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيى من مشايخ بريدة ودعاتها المحتسبين ورئيس هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في بريدة، ثم في رئاسة الهيئة نفسها بمنطقة نجران، ثم رئيساً لها كذلك في المنطقة الشرقية، وأخيراً تحول إلى وزارة الشؤون الإسلامية بوظيفة داعية متفرغ. (ورد التعريف به).

(١) هو العالم الجليل الورع الزاهد عبدالله بن سليمان بن عبدالله الجميد، ولد في بيت علم وتقى ودين عام (١) هو العالم الجليل الورع الزاهد عبدالله والشيخ عمر بن سليم والشيخ محمد بن كريديس عين في أحد الجوامع ببريده ١٣٦٨ هـ، درس على الشيخ عبدالله والشيخ عمر بن سليم والشيخ محمد بن كريديس عين في أحد الجوامع ببريده ١٣٦٨ هـ، درس على الشيخ عبدالله والفرائض سنة ١٣٤٥ ه، وقد اشتخل بالقضاء والدعوة خاصة في جنوب الملكة، وكان داعم أرئيسياً للشيخ القرعاوي، وتوفي عام ١٣٤٥ ه، وقد اشتخل بالقضاء والدعوة خاصة في جنوب الملكة، وكان داعم أرئيسياً للشيخ القرعاوي، وتوفي عام ١٣٤٥ ه، وقد اشتخل بالقضاء والدعوة خاصة في جنوب الملكة، وكان داعم أرئيسياً للشيخ القرعاوي، وتوفي عام ١٤٠٤ ه، وانظر عنه ترجمة مطبوعة بعنوان: (سيرة الشيخ عبدالله بن سليمان الحميد من علىء القصيم وآثاره العلمية والدعوية).
(٢) ومن مؤلفاته كتاب (التنبيهات حول المقام ومنى واقتراحات)، وكتاب (العطار والقاسم في الميزان)، وكتاب (نقد الاشتراكية) وكتاب (نقد الاسمين إلى الحميد على الصالحي في حمى التوحيد) وكتاب (رسالة دعوة الملمين إلى احترام وكتاب (نقد الاشتراكية) وكتاب (نقد الالمين ألى المليمية والدعوية).

www.assalehi.com

(١) ورد التعريف به في ثنايا الكتاب.

المبحث السابع \_\_\_\_\_\_ المبحث السابع \_\_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية \_\_\_\_\_\_

 ۱۸ – الشيخ صالح بن إبراهيم البليهي – رحمه الله – من بريدة<sup>(1)</sup>. ١٩ - الشيخ محمد بن صالح الزيدي أستاذ متقاعد في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، وهو من أكثر الملازمين له ولقهوته. (ورد التعريف به). • ٢- الشيخ محمد بن ضيف الله الحزابي مدرس متقاعد. ٢١ - دخيل الله بن صالح المطيري -رحمه الله- عضو هيئة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بالرس. (ورد التعريف به). ٢٢- الشيخ محمد المسلَّم –رحمه الله– قاضي متقاعد من محكمة التمييز بمكة المكرمة. ٢٣- على بن راشد الخشان الغفيلي -رحمه الله-، وكان من مساعدي تنظيم حملة الحج التعاونية الخيرية مع المعنى بالترجمة. ٢٤ – صالح بن محمد الغفيلي –رحمه الله–، من مزارعي قرى المطيه، ومن أولاد الخالات للمعنى بالترجمة. ٢٥- بطاح بن محمد الخزِّي –رحمه الله–، من المحبين والملازمين لقهوته فترات طويلة وتوفى في ١٣٩٥ه. ٢٦- سليمان بن عبدالله الرميح -رحمه الله-، من مواليد عام ١٣٥٠ه، وتوفى في ٢٧ - إبراهيم بن عبدالله الرميح -رحمه الله-، من مواليد عام ١٣٤١ه، وتوفي في ١٤١٩ ه وكان إمام مسجد في الرس.

(١) هو الشيخ صالح بن إبراهيم بن محمد بن مانع البليهي، يرجع نسبه إلى الوداعين، من قبيلة الدواسر المشهورة، ولد الشيخ في بلدة الشهاسية بمنطقة القصيم سنة (١٣٣١ هـ – ١٤١٠هـ)، وقد ألف في العقيدة، والفقه، وعلوم القرآن، والدعوة وقد جاءت مؤلفاته على النحو التالي :(السلسبيل في معرفة الدليل)، (الهدى والبيان في أسهاء القرآن)، (عقيدة المسلمين والرد على الملحدين والمبتدعين)، (الإرشاد في توضيح مسائل الزاد)، (يا فتاة الإسلام اقرئي حتى لا تخدعي)، (أربع كلهات مفيدة في الأحكام والعقيدة(، (الإسلام عقيدة وشريعة) المصدر على هذا الرابط:

http://cutt.us/yLoKQ

٢٨- الشيخ صالح بن عيد الحربي (إمام جامع) في الرس ومن طلبة العلم ومن رواد قهوة أبى سليان. ٢٩- الشيخ صالح بن عبدالله الفلاح مدرس متقاعد (من رواد قهوته). ٣٠- الشيخ صالح بن محمد الرميح (موظف متقاعد ورجل أعمال) (من رواد قهوته في المواسم). ٣١- الشيخ عبدالله بن عبدالعزيز بن على السلامة من مواليد عام ١٣٧٨ هـ (رئيس كتابة عدل الرس) (من رواد قهوته). ٣٢- الشيخ عبدالله بن محمد الهندي –رحمه الله–، (محتسب وطالب علم) (من رواد قهوته) (سكن القرين معظم سنين عمره مطوِّعاً ومعلماً). ٣٣– الشيخ الدكتور حمود غزاي الحربي (إمام وخطيب في الرس، وأستاذ في جامعة القصيم). ٣٤- الشيخ رشيد بن عبد المحسن الحربي (إمام وخطيب ورئيس هيئة الرس سابقاً). ٣٥- محمد بن راشد السعيد الخليفة من مواليد عام ٢٤٠ ٩ ه، وهو من جبرانه وأصحابه. ٣٦- محمد بن سليمان الحويس الخليفة -رحمه الله-، وتوفى في ١٤٠٨هـ . ٣٧- الشيخ عبدالرحمن بن صالح الرشيد -رحمه الله-، رئيس هيئة الرس سابقاً وتوفى في ١٤٢٨هـ. ٣٨- الشيخ محمد العراري الهندي -رحمه الله- صاحب مزرعة هندية بالرس. علماً أن هذه الأسياء - كما سبق- ليست للحصر حيث لا يمكن استقصاء الأسياء.

تلاميذه والمحتسبون معه (الجيل الأول)():

شرَّف الله الشيخ بتعليم مجموعة من أقرانه في السن، وقد أجاد بعضهم على يديه حفظ القرآن أو بعضه، وبعضهم كان من الأميين الذين لم يكونوا يظنون أن لديمم

(١) يقصد بالجيل الأول: أقران الشيخ عبدالله السلومي في السن.

\_\_\_\_ المبحث السابع \_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية \_\_\_\_\_

القدرة على تلاوة القرآن وتجويده عدا عن حفظ بعض أجزائه، لاسيما أنهم لا يقرأون ولا يكتبون، وقد حفظ الأكثرية منهم أجزاء من القرآن، وبعض هؤلاء التلاميذ في الوقت ذاته من أصحابه في الحسبة الذين ناصروه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فعلى مستوى (تعليم تلاميذه) من أقرانه، أقول ما شاهدته بنفسي: «رأيت بعض تلاميذ الحسبة في قهوته الطينية وعمري لا يتجاوز الثالثة عشرة ومن هؤلاء سليمان المحيميد الخليفة وصالح المجاهد الخليفة رحمهم الله، ورجل ثالث لا أذكره، وهم يتعلمون ويحفظون ويسمّعون على والدي من كتب التوحيد ومن أشهرها الأصول الثلاثة والقواعد الأربع وكشف الشبهات، كما يقرأ عليهم وعلى غيرهم والدنا وشيخنا في قهوته من مكتبته المتواضعة مثل كتاب (مفتاح دار السعادة) و(زاد المعاد) و(الطب النبوي) لابن القيم، وكتاب (التبصرة) لابن أهمية استثمار الوقت في العلم والتعليم مع زوار قهوته، بل وسمعت مشاوراته مع تلاميذه في أمور الحسبة، وهذا وذاك مما يقوي الإيان عند الجميع، بل إن جلسات العلم والإيان لا تقل في أثرها على الإنسان عن أثر الصلوات الخمس التي تُعد عطات تقوية للإيمان في الحياة.

> ومن أشهر هؤلاء التلاميذ الذين احتفظت الذاكرة بأسهائهم: ١ - سليهان الصالح الفهد الخليفة -رحمه الله- (تلميذ ومحتسب). ٢ - سليهان المحيميد الخليفة -رحمه الله- (تلميذ ومحتسب). ٣ - صالح المجاهد الخليفة -رحمه الله- (تلميذ ومحتسب). ٤ - محمد بن شلال الشيباني (تلميذ). ٥ - صالح بن سليهان السلومي (أخو الشيخ عبدالله) (تلميذ). ٦ - خليفة السليهان (الحويس) الخليفة -رحمه الله- (تلميذ ومحتسب).

٧- منيع بن محمد (المسبط) الخليفة -رحمه الله - (تلميذ).
٨- عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة -رحمه الله - (تلميذ).
٩- عبدالله (عبيد) العبدالعزيز (الحسحوس) الخليفة -رحمه الله - (تلميذ ومحتسب)
توفي عام ١٤٠٠ه.
١٠- صالح العبدالعزيز (الحسحوس) الخليفة المشهور بكنية (أبو هضيبان)
-رحمه الله - (تلميذ) توفي عام ١٤١٢ه.
١٢- سليمان بن عبدالله العميري -رحمه الله - توفي عام ١٤٠٠ه.
١٢- مبليمان بن عبدالله العميري -رحمه الله - توفي عام ٢٠٠٠ (تلميذ).

تلاميذه من (الجيل الثاني)<sup>(1)</sup>: كان الشيخ معلماً ومربياً، وقد تعلم مجموعة من أبناء القرية وبعض القرى المجاورة على يديه القرآن الكريم –كما سبق–، وكان حرص أولياء الأمور كبيراً على تعلم أبنائهم ودراستهم للقرآن، وكان ذلك بعد صلاة الظهر وبعد العصر بشكل خاص، وقد فاق هؤلاء التلاميذ أقرانهم بدرجات مادة القرآن بالمدارس الحكومية، كما تربوا –بحمدالله– على القرآن واستفادوا من الجلوس له، ولبعضهم ذكريات جميلة مع معلمهم القرآن فيقول أحدهم وهو محمد بن صالح (الحسحوس) الخليفة: «لن ننسى توزيعه علينا ريالا وريالين في رمضان تشجيعاً على التلاوة والحفظ، ولن ننسى أننا تفوقنا على غيرنا بقراءة القرآن، وبعضنا حفظ كامل القرآن أو نصفه أو ثلثه أو ربعه، كما أنني لم ولن أنسى عطفه ومجته لجميع طلابه بتأديبنا تارة، وإهدائه بعض النقود تارة أخرى، كما أنني

<sup>(</sup>١) المقصود بالجيل الثاني هم الذين كانوا بمنزلة أبنائه من حيث السن، وهم الذين تعلموا في المدارس، لكن تعلموا القرآن تلاوة وتجويداً وحفظاً على يد الشيخ عبدالله السلومي في مسجده.

لم أنسَ توزيعه علينا الرطب في أول موسمها كحلاوة محلية لها طعمها الخاص آنذاك حيث كُنَّا نستقبله قادماً من حيطان (الريدين) ومعه الخراف بالمخرف الخاص بالتمر».

ومن أبرز الأسماء الذين تعلموا تلاوة القرآن وحفظه من غير أبنائه الأسماء التالية: سليمان بن صالح السلومي، محمد بن صالح السلومي، عبدالله بن صالح السلومي، إبراهيم بن سليمان السلومي، عبدالعزيز بن سليمان السلومي، علي بن سليمان السلومي، خالد بن سليمان السلومي، سليمان بن عبدالرحمن بن سليمان السلومي، محمد بن عبدالرحمن بن سليمان السلومي، عبدالله بن عبدالرحمن بن سليمان السلومي، سليمان بن صالح بن سليمان (الحسحوس) الخليفة، محمد بن صالح السليمان (الحسحوس) الخليفة، خليفة بن صالح السليمان (الحسحوس) الخليفة، مليمان بن عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة، محمد بن عبدالله السليمان (الحسحوس) الخليفة، خليفة بن صالح السليمان (الحسحوس) الخليفة، مليمان بن عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة، محمد بن عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة، صالح بن عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة، السليمان الحسحوس) الخليفة، صالح بن عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة، المليمان السليمان (الحسحوس) الخليفة، صالح بن عبدالله (عبيد) السليمان (الحسحوس) الخليفة، عمد بن عبدالله (عبيد)

(الحويس) الخليفة -رحمه الله-، صالح بن خليفة السليمان (الحويس) الخليفة. علي بن خليفة السليمان (الحويس) -رحمه الله-، حمود بن علي الحمود الفريدي، شلال بن محمد بن شلال الشيباني، خليفة بن صالح بن مجاهد الخليفة، عبدالله بن ناصر (الحوثل) الخليفة، محمد بن ناصر (الحوثل) الخليفة، عبدالعزيز بن ناصر (الحوثل) الخليفة، عمد النه بن محمد (الشرايده) الخليفة –رحمه الله-، سليمان المحمد (المسبط) الخليفة، محمد المجاهد الخليفة (مطلوب من يذكر أنهم كانوا معه في حلقة القرآن)، محمد بن سليمان المحيميد الخالد الخليفة، وسليمان المحمد الخليفة، وعبدالله السليمان المحيميد الخالد الخليفة، وسليمان الصالح المحيميد الخالد الخليفة، وصالح بن ضيف الله الظاهري.

وهذ الأسماء ليس فيها استقصاء لجميع تلاميذه ولكنها لأبرزهم مما

يذكره المؤلف.

السلومي في عيون محبيه (1)

من شدوخ الإحسان والعطاء يقول الأستاذ محمد الحزابي مكرراً بعض ما سبق القول فيه: «ما أصعب أن يكتب شخصٌ مثلى عن شيخ من شيوخ التوحيد والعقيدة شيوخ الصبر والمصابرة والدعوة شيوخ العلم والعمل شيوخ الصدق والإخلاص شيوخ التربية والتوجيه شيوخ الحب والخير، ما أصعب ذلك على متطفل على بابه وفضله وعلمه من أمثالي، لكن بعض الشعور بالواجب تجاه شيخنا أوجب عليَّ ذلك، لاسيا حينها شرع أبناؤه في جمع معلومات عن أبيهم لتدوينها، ولكوني من المقربين عند والد الجميع، ومن أنا حتى أُدوِّن عن شيخ من شيوخ الفضل والإحسان والعطاء، فأقول مستعيناً بربي: إنه والدنا، بل شيخنا وحبيبنا ومهجة قلوبنا ومعلمنا، ولي به معرفة قريبة منذ سنوات قليلة، أقصد معرفتي الملاصقة له، وإلا فقد كنت أسمع عنه وعن جهده في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وأنا طالب في المعهد العلمي، أسمع من زملائي أهل الشنانة قال السلومي وفعل السلومي، فعرفته منهم أنه إمام للمسجد في الشنانة، قوى بربه لا تأخذه في الله لومة لائم، إذا سمع عن منكر أسرع لإنكاره ولو لوحده، حريص على بذل الخير والصلاح للناس، فكان يهتم بالشباب خاصة، ويتفقدهم في المسجد، ومن تأخر عن أداء الفريضة مع الجماعة كان يُعاتبه بل يُعَنِّفُ عليه بقوة».

<sup>(</sup>١) هذه بعض كلهات من المشاركات والمبادرات مما كتبه تلاميذه أو معاصروه من محبيه، وفي الغالب أنها تكملة لبعض الأقوال الواردة في ثنايا هذا الكتاب.

أبيات عن الماضي والحاضر<sup>(1)</sup> يقول الشيخ عبدالعزيز اليحيى: «أثناء زيارتي للصديق الأريب والشيخ الأديب الوفي التقي عزيزي عبدالله بن سليمان السلومي أمدَّه الله بالصحة والعافية وذلك يوم السبت الموافق ٢٨/ ٧/ ١٤٣١هـ رأيته قد شاخ وثقلت خطاه تأثرت جداً وجادت القريحة بهذه الأبيات المعبرة عن ماضيه وحاضره، وكانت هذه الأبيات في اليوم التالي لزيارته:

زُرتُ الصديقَ الذي في القلب سُكناه أبا سليمان بالتقوى عرفناه يمشي الهوينا فهاج القلب من شَجن لمسا تدانت خطاه قلتُ أوَّاهُ أين النشاط الذي قد كنتُ أعهدهُ أمسى ضعيفاً بطيئاً عند ممشاه نعم الصديق الذي كانت سجيته خوف المعــاد وتعظيـــــماً لمـــولاهُ نشا على الخير في أحضان والدِه على العقيدة والتحقيق ربِّـــاهُ شيخٌ وقــورٌ حييــى ذو مناصحـــةٍ طَلْقَ الْمُحيًّا إذا ما الضيف وافـــاهُ كريـمُ جـاهٍ إذا وافـاه طالبــهُ لا يَمنعُ الجاهَ مهما طال مسعاة فخرُ الشنانةِ إن عُدَّت مناقبِهُ نـورُ العبـادةِ يبدو في محيـــاهُ

(١) ورد التعريف عنه سابقاً في مقدمة هذا الكتاب، وهذه جزء من مشاركته وبقيتها مبثوثة في مواضعها من هذا الكتاب.

من عامِ إحدى وتسعين تحبتُنا لقد سَعدتُ به في يوم لقياهُ وَحلَّفَ الشهمُ أبناءً له نُجُبَا نالوا من العلم قسطاً زان مجناهُ يحفتُ مجلسَهُ إخوانُه الشُّرفا أهل الديانة ساروا وفق مبداهُ هُم السلاليم<sup>(۱)</sup> أنعم عند ذكرهمو يا ربِّ وفقهمو للخير ربَّاهُ ثم الصلاة على أزكى الورى نَسباً

من ذُرَى الأزد إلى رُبَى نجد أحد محبي عائلة السلومي من قبيلة بني شهر، من قرية صعبان في محافظة النهاص، وهو الشيخ الأستاذ محمد بن عبدالله بن ناشع الشهري قال هذه الأبيات بعد رحلة تواصل قام بها الشهري إلى الشنانة، وذلك بعد وصوله إلى قريته صعبان.

(١) المقصود بالسلاليم: عائلة السلومي.

المبحث السابع \_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

تقلقل من (سراة الحجر) فجراً وأبقاني على طَلِّ النسيم وودّعني فأودعنـــي لهيبـــا وخَلّفنى على مثل الجحيم فلما بان عن (بانات) شرقا قضى فرض السلام على الحميم أبو ناصر سليمان المسمي على فهّامة الحكم السليم يُكرر كل يوم في الرقيم إليكم من رُبَى صعبان تسعى طُيُوف الود بالحب الصميم على رَبْع الشنانةِ يا رفاقــــى قُلوا هذا سلام من سَليم من النيران في الدار المقيم لان الحب في ذات الإلـه يُسبب عفوَ ذي العرش الكريم''

<sup>(</sup>١) قالها في ليلة الثلاثاء الموافق ٢٨ / ٨/ ٨/ ١٤١٨ه وقد طلبنا من قائل القصيدة شرح ما قد يكون غامضاً لبعض القراء فقال: إنه ألقى هذه القصيدة بعد زيارة آل السلومي في الشنانه، حيث خرج من قهوة ابن قيم الشنانه متسللاً آخر الليل، والنار موقدة فيها، وقال هذه القصيدة بعد فراق أحبابه، وكان هو ومن معه على حدود جبال (أبانات) غرب الرس مسافرين صوب المدينة لزيارتها، ثم السفر إلى جنوب المملكة (النهاص) ويلحظ أن قائل القصيدة قد أجرى على بعض أبياتها تعديلات لكننا اكتفينا بالنص القديم، والعنوان الجديد المعدل، حيث كان القديم: (من صعبان محافظة النهاص).

## المحبوب والمحبَّب

قال الشيخ فريح العقلا ... «هناك أناس قريبون من النفس، محبوبون عند الخلق، خفيفو الظل والروح تأنس بمجالستهم وتستروح حديثهم وتشتاق إلى لقياهم ومنهم الشيخ الفاضل أستاذ مدرسة الحياة وموسوعة كتب ابن القيم وابن تيمية أبو سليمان عبدالله بن سليمان السلومي النجدي القصيمي التميمي الذي نحبه في الله ونحب أبناءه الطيبين المباركين الذين تفرعوا من الشجرة الطيبة ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةَ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ﴾ (إبراهيم: ٢٤)، وقد آتت أكلها ولله الحمد، ذريةٌ مباركة وطلبةُ علم صالحين ودعاة أخيارا وشبابا صالحين أحسبهم كذلك والله حسيبهم ولا نزكي على الله أحداً»، سمعت عن شيخنا أبي سليهان وعرفته منذ ٣٩ عاماً عندما زاملت بعض أبنائه الكرام في التعليم في المرحلة الثانوية والجامعية، واستمرت المعرفة والصداقة والمحبة إلى يومنا هذا، ولم تكن العلاقة تجارية أو مصالح خاصة، ولكن هَمَّ الدعوة والاهتام بالمسلمين الذي كان الغالب على مجالس والدهم أبي سليمان حفظه الله في قهوته المشهورة في بلدة الشنانة العامرة فكان لهذا الحديث صداه في أبنائه وجلسائه وجيرانه وزائريه من داخل البلاد وخارجها. والشيخ على الرغم أنه من جيل آبائنا وأجدادنا إلا أنه يعيش عصره، ويعرف ما يدور حوله، ولديه الفكر المتجدد، فيها لا يمس الدين ولا ثوابته ويعرف مشكلات الشباب ويسعى إلى علاجها».

## الأخيار والغيث

يقول الشيخ الدكتور علي مقبول الأهدل من اليمن السعيد في مشاركته بالعنوان السابق: «فإن هذه الأمة الإسلامية لا تخلو من الأخيار في كل زمان

 <sup>(</sup>١) هذه الكلمة جزء من مشاركة الشيخ فريح العقلاء وبقيتها في مواضعها من هذا الكتاب، وانظر التعريف بصاحب المشاركة في المبحث الثاني .

ومكان، وهؤلاء الأخيار هم كالغيث للأمة يستفيد منه المسلمون، وقد يخرجون من هذه الدنيا؛ دون أن يشعر بهم أحد، ولكن أجرهم عند الله لا يضيع.

ومن هؤلاء الأخيار الشيخ عبدالله بن سليان السلومي وهو شيخ فاضل: تَعوَّد معرفتي له أثناء دراستي في المعهد العلمي بالرس حيث تعرفت على أبناء أخيه عبدالرحمن، وعن طريق هؤلاء الفتية الذين كنتُ أقوم بزيارتهم تعرفتُ على عمهم وما أجملها من معرفة.. ثم تواصلت صلتي بأبي سليان الشيخ عبدالله عن طريق الجلسة اليومية بعد صلاة الفجر حيث كان يعد لنا القهوة العربية الأصيلة مع الحليب المزوج بالزنجبيل، وفي آخر الجلسة الإفطار الجميل، ويُقدَّم مع الإفطار اللبن البقري الطازج وكما قيل (من البقرة إلى المائدة مباشرة وليس من المزرعة).

ولقد خلَّف أبو سليهان أسرة غالبيتهم من حملة الشهادات العليا العالمية (الدكتوراه) ولهم أعمال جليلة لخدمة مجتمعهم ودينهم.

في آخر زيارة لي كانت لأبي سليهان في اليوم الأول من رمضان لعام (١٤٣١هـ) لكنه كان متعباً ولا يسمع إلا بصعوبة فعرَّفني إليه ابنه الدكتور (محمد السلومي) فرد قائلاً على عادته: (ابن اليمن) كيف حالك؟ وكيف حال الأهل؟ وكيف حال المسلمين في بلاد الإيهان؟ في هذه السن مازال يسأل عن أحوال المسلمين!!.

لقد تغيرت كثير من المفاهيم والقيم لدى الناس إلا أبا سليهان فهو لم يتغير رغم كبر سنه.

فتحية إجلال وإكبار وتقدير ومحبة من شخص غريب عاش مع أبي سليهان كأحد أبنائه .. أسأل الله أن يمده بالصحة والعافية وحسن الخاتمة». قهوة لم تتغير يقول الشيخ رشيد بن عبدالمحسن الحربي: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: «ففي يوم الخميس الموافق ١٤/ ١/ ١ / ١٢ه سألني صاحبي سؤالاً يُلزمني بالإجابة المحبوبة إلى نفسي في الكتابة عن أبي سليهان، حيث قال: كيف عرفته؟ وكان الحديث يدور حول الأخ الكبير والوالد العزيز القريب إلى النفس (عبدالله بن سليهان السلومي) صاحب النفس الطيبة الصريحة المحبة للآخرين صاحب قهوة أبي سليهان السلومي، تلك القهوة التي لم تتغير ولم تتبدل ثوابتها من عشرات السنين، إلا أن رياح التطور من (المتغيرات) نقلتها من قهوة الطين إلى قهوة المسلح، ولم يكن يوماً من الأيام في معزل عن عامة إخوانه فكان باذلاً نفسه وحياته مع الصغار والكبار والأرامل والضعفاء.

كان إماماً لمسجد الجُدَيِّدة بالشنانة منذ ما يقارب خمسة وخمسين عاماً، ففي الخامسة من عمري كان والدي ممن يذهب كل ليلة من ليالي رمضان من قريتنا البعيدة ليصلي التراويح معه، وهو ممن يحبونه وذلك في حوالي عام ١٣٧٨هه تقريباً، وكان مُؤدِّباً للصغار، فكان الخوف الممزوج بالتقدير يجعل الصغار يُصلُّون في المسجد بأدب ولا يعبثون في ماء الزير<sup>(۱)</sup> خوفاً من أبي سليهان وتقديرا لقيمة المسجد التي ربَّاهم عليها. كان أبو سليهان يعرف أهل الحاجة والفقر واحداً واحداً ويدل أهل الزكاة والصدقات عليهم، بل كان يعرف بعض أهل المعاصي ويرشد أولياء أمورهم من نتيجة في نجاة أحد الفتيات من براثن الشر، ولم تكن معرفته وعلاقاته بين أهل بلدته فقط، بل كانت له علاقات أُخوَّة ومحبةٍ في كثير من القرى والهجر وغيرها،

<sup>(</sup>١) الزير: آنية من الفخار تُستخدم لتبريد المياه قبل وجود الوسائل الحديثة للتبريد.

المبحث السابع \_\_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية \_\_\_\_\_\_

وله صلة واتصال بالمسؤولين صلة احتساب بأدب واحترام وفق ما ذكره لي من مواقف وأحداث وحسب علمي بحسبته».

## تجربة يجب أن تُكرر (')

كتب تلميذه الشيخ محمد المجاهد الخليفة فقال: «الله يتولى الصالحين، ويخلق ما يشاء ويختار، ويجعل المودة في قلوب عباده لعباده الصالحين كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًا ﴾ (مريم: ٩٦) .

هذه بعض الذكريات وبكلمات متواضعة في سيرة إمامنا الفاضل وشيخنا الجليل الملقب بـ(ابن قيم الشنانة) عبدالله بن سليمان بن ناصر السلومي -حفظه الله- فهو نِعْمَ الرجل يشهد بذلك القاصي والداني، رجل نَذَر حياته لله تعالى، هَمَّهُ وهِمَّتُه دائماً في إعلاء كلمة الله، مهتماً دائماً بأحوال المسلمين في شتى بقاع الأرض. أما علاقته بأهله فهو من أكرم الناس وخير الناس لأهله كما كان النبي على يقول: «خيركم خيركم لأهله» (") فهو مثال ناجح للزوج المُعَدِّد الذي يعرف قيمة النساء ويحترم النساء، احتراماً عظيماً، ويقوم بالواجب.

وهو -حفظه الله- منذ عرفته حتى الآن لم يترك الحج عاماً واحداً بل يحج كل عام، كثير التهجد والصلاة بالليل، دائم الذكر لله، وهو إنسان متواضع تواضعاً عجيباً مع الصغير والكبير والذكر والأنثى، إذا جلس مع الشباب كأنه واحد منهم يهاز حهم وينزل إلى مستواهم حتى لا تحس أنه كبير في السن.

<sup>(</sup>١) هذه المشاركة كانت من الشيخ محمد المجاهد الخليفة، ورد التعريف عنه سابقاً في هذا الكتاب. وهو محمد بن عبدالرحمن بن مجاهد الخليفة، وقد اقتبس من هذه المشاركة بعض الكلهات التي وضعت في مواضعها في ثنايا هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في المناقب/ باب فضل أزواج النبي ﷺ، ج ٥/ برقم (٣٨٩٥)، ص ٧٠٩.

هذا قليل من كثير عن فضائل شيخنا –حفظه الله وبارك في عمره، وهذا جهد مقل– فهو والله بحق يستحق أكثر مما قلت، ولا تكفيه هذه العجالة، لأني لا أقول هذا الكلام من فراغ، فأنا أحد تلاميذه وعايشته أكثر من خمسين سنة، مجَالِسُه مدرسة تُربي الرجال على الإيهان والعقيدة الصحيحة وعلى مذهب أهل السنة والجهاعة وبعيداً عن الإرهاب والتطرف والتكفير، فهو يُحَدِّر من ذلك أشد التحذير، ويحث على السمع والطاعة لولاة الأمور وعدم الخروج عليهم. هذا بعض ما أعلمه عن شيخنا –حفظه الله وختم لنا وله بخير-، لكن لعلها إشارات توقظ المقصِّر والغافل لتكرار هذه التجربة الفريدة، والخير في هذه الأمة ولله الحمد إلى قيام الساعة والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته».

رجل يذكرني بالصحابة كتب الشيخ صالح بن إبراهيم بن محمد الهديان الزامل<sup>(1)</sup> كلمة عن الشيخ عبدالله السلومي بعنوان (رجل يذكرني بالصحابة) فقال: <sup>«</sup>أما الشيخ الكبير الوقور العزيز عبدالله السلومي فيسرني أن أكتب القليل من ذكرياتي عنه، وأستبشر خيراً بأن أخط بيدي عنه ولو على عجل، ولن أوفيه حقه بأي حال، وأيضا فإنني على استحياء لأنني لست المؤهل في أن أتكلم أو أكتب عنه، وهذه حقيقة لا مِرَاء فيها، وأسجل هنا بكل فخر أنه ضمن الرجال الذين تأثرتُ بهم وتعلمت منهم وأحببتهم من كل قلبي ولهم في نفسي الشيء الكثير، وبعض الناس مدارس والرابح من استفاد من تلك المدارس، وإن قوة الإيهان في هذا الرجل ارتبطت وتوثقت بعزيمته وإخلاصه لله أولاً، ومن ثَمَّ غيرته على دين

 (١) سبق ترجمته في المبحث الثالث من هذا الكتاب، وهذه الكلمات المسطرة بقلمه جزء من مشاركته المبثوثة في ثنايا هذا الكتاب، وهي كلماتٌ تنمي عن قوة العلاقة من (محبه وعزيزه وصديقه)، وقد كتبها بتاريخ:
 ٥/ ١/ ١٤٣٢هـ. \_\_\_\_ المبحث السابع \_\_\_\_\_ · جوانب من رسالته الخيرية \_\_\_\_\_\_

الله وأمانيه الكبيرة بأن يكون الناس جميعاً كما يحب الله ويرضى وكما هو يرغب ويتمنى. إن الشيخ عبدالله –حفظه الله– هو من الموفقين ولله الحمد وهو من الذين يسعد بهم من حولهم سواء كانوا من العابرين في صحبته، أو من أسرته الكريمة الموفقة والمرتبطين به بالزيارات اليومية حيث مجلسه العامر صباح مساء مفتوح للجميع في الشنانة (المعروفة تاريخياً) المحاذية لمدينة الرس بالقصيم. في بداية معرفتي بهذا الرجل الفاضل بصحبة كثير من الأخيار كنا نذهب إليه تقريباً مرتين في الأسبوع قادمين من عنيزة، وقد تصورت من خلال مراجعتي وقراءتي لسيرة صحابة رسول الله من أن هذا الرجل بغيرته على الدين وزهده في آنٍ واحد يذكِّرني بالصحابة الكرام بل يَمْثُل أمامي صفة أحد أصحاب النبي محمد

عليه أفضل الصلاة والسلام، والسبب أنني رأيته ممن تنطبق عليه شِيَم وأخلاق ومبادئ وإيهان وتضحيات صحابة رسول الله عليه.

فإذا كان أمامي وسمعت ما يقوله عن الدعوة إلى الله وما يطبقه على نفسه وأهله ومن حوله تأكد الصدق من كلامه وفعله من خلال تأثر الناس به ومحبتهم مجالسته، وهنا يكون الدرس، وأسلوب معيشته الفطرية البسيطة والزهد الموزون الظاهر، أكَّد لي مرة ثانية أن هذا الرجل يُطبِّق بفطرته وبدون تكلف حياة صحابة محمد عليه أفضل الصلاة والسلام، وبإخلاصه هذا رزقه الله هذه الكوكبة الطاهرة من الأبناء والبنات وكلهم ولله الحمد من أهل العلم والفضل، وهذه من البشائر الربانية والدروس والعبر المستفادة لغيره من الناس.

وحقاً فهذا الرجل يعيش على الفطرة، وفي قرية شبه نائية تقريباً ورغم هذا الواقع فقد قام بدور تعليمي حينها كان التعليم قديهاً محصوراً في المسجد وهو إمامه، وقد ربط كثيراً من أهالي قريته بالقرآن.

فقرأوا القرآن وهم لا يعرفون القراءة والكتابة حسب علمي، وهذا درس آخر.

هذا الرجل بمواقفه الدعوية وما لاقاه وعاناه -حفظه الله- استبسل ونجح -بحمدلله- رغم المعوقات الكثيرة مما هي معلومة عند كثير من الناس، والعبرة بأن هذا النجاح تحقق رغم معوقات وظروف الحياة. ومهما كتبت وقلت عن هذا الرجل الإنسان فلن أوفيه حقه لأني أُشهد الله على حبه وحب أسرته، ولكنها مشاركة يسيرة أحببت أن أبدي ما في نفسي وهي خالصة من صميم قلبي عن هذا الرجل الكريم العالم الرباني أسأل الله العلي القدير أن يجعل كل ما عمل وما قدم خالصاً لوجهه الكريم وفي موازين حسناته».

## رحلة طيبة

كتب الشيخ عبدالعزيز بن صالح العقل وهو من مشاهير الدعاة الواعظين في القصيم، وهو من الذين أُشْتُهروا بالجولات الدعوية والوعظ والإرشاد بعنوان (رحلة طيبة) وقال فيها: «أما بعد: فهذه عجالة يسيرة مختصرة عن (رحلة طيبة) قضيتها مع أخ لي في الله تعالى أحببته كثيراً وأحبني كثيراً، ذلك هو الشيخ عبدالله بن سليهان السلومي في الله تعالى أحببته كثيراً وأحبني كثيراً، ذلك هو الشيخ عبدالله بن سليهان السلومي في الشنانة بلدة تقع غربي محافظة الرس قريباً منها، تعرفت على هذا الأخ الفاضل قرابة عام ١٣٩ هـ وسبب معرفتي به عن طريق الأخ المطوِّع عبدالله المحمد الهندي إمام ومعلم مسجد بلدة القرين وقد زارني في بيتي ومعه بعض الإخوة الفضلاء من أهالي القرين، فوصفه لي وصفاً لم يترك شيئاً من الصفات الحميدة إلا ذكرها فيه، وقد وجدتُها فيه بعد زيارته والتعرف عليه، وبعد أن حصل التعرف عليه صرت أزوره بين الفترة والأخرى وحبه في قلبي يتجدد، وكانت لي أيام نشاط وجولات في الدعوة إلى الله، ومن أخصها في الرس والشنانة، وكان يشير علي بالذهاب إلى بعض البلدان ۲۷,

<sup>(</sup>١) ورد التعريف عنه سابقاً في هذا الكتاب، وهذه الكلمة جزء من المشاركة التي كتبها عن رفيق دربه، وبقيتها موجودة في المبحث الخامس (قهوة أبا سليمان)، وقد كتبها بتاريخ السابع من شهر شوال ١٤٣١هـ.

الناس للدعوة، فقلَّ أن نأتي إلى مسجد في مدينة أو قرية أو هجرة إلا ويمتلئ بالمصلين، وكثيراً ما أترك المجال للشيخ عبدالله السلومي يتلو علينا شيئا من القرآن وكان صوته لذيذ جداً – رغم خشونته – وينسجم معه السامعون، وكان هو أميرنا في الأسفار. ومن الدروس المستفادة أن الذي يُعطي من نفسه ووقته للأمة بإخلاص وصدق فإنه يرى النتائج الطيبة ظاهرة وواضحة على الناس باختلاف مستوياتهم، وكثيراً ما ذهبنا للدعوة لبلدة (المحلاني)<sup>(۱)</sup> و(الخشيبي)<sup>(1)</sup> و(الفوَّارة)<sup>(1)</sup> وغيرها كثير، فلا تسأل عن حلاوة ولذة تلك الاجتهاعات والجولات القائمة على كتاب الله وسنة نبيه، وكان بصحبتنا كثيرٌ من الإخوة كبار السن يحفظون القرآن أثناء الرحلات الدعوية ويُسمِّعون حفظهم على الشيخ السلومي ولم يمنعهم كِبَر السن عن حفظ القرآن حفظا عن ظهر قلب، وهذا من العبر.

\_\_\_ المبحث السابع \_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

ومن الخصال الكريمة التي تميز بها الشيخ عبدالله حبه الشديد للمعروف، وبذل الإحسان، فهو يُقرض هذاو يجمع لذاكو يساعد آخر، والعبرة فيما سبق أنه جمع بين صنائع المعروف مع قلة ذات اليد ففتح الله له أبواب الرزق، وجمع بين الصدع بالحق وإنكار المنكر وبين محبة الناس له، العامة والخاصة، الحاضرة والبادية، ومن العبرة في جولاتنا الدعوية أنها مبادرات مشتركة –وليست بتكليف رسمي – فكان التعاون الكبير بين عامة الناس وطلبة العلم وبين طلبة العلم أنفسهم، وكانت

(٣) تقع الفوارة في الشهال الغربي من منطقة القصيم، وتبعد عن بريدة، مقر إمارة منطقة القصيم حوالي ١٣٥كم «بخط مستقيم»، أما طول الطريق المعبد فهو ١٧٠كم ويمر بها الطريق مابين منطقتي القصيم وحائل الذي يتجه شهالاً ماراً بمحافظة سميرا وتقع الفوارة على ضفاف وادٍ كبير ينحدر من جبال الخرشاء والتين وهيفاء وهو أحد فروع وادي الجرير ويسمى باسمها. وتتبع الفوارة ادارياً محافظة بريدة.

۲۸۱

<sup>(</sup>١) المحلاني: تقع في منطقة القصيم، تابعة لمحافظة عقلة الصقور، انظر: الموسوعة الجغرافية للأماكن في المملكة العربية السعودية (CD) نقلاً عن محمد بن ناصر العبودي، معجم بلاد القصيم.

<sup>(</sup>٢) الخشيبي: تقع في منطقة القصيم، محافظة الرس، انظر: الموسوعة الجغرافية للأماكن في المملكة العربية السعودية (CD) نقلاً عن عاتق بن غيث البلادي، معجم معالم الحجاز، مؤسسة مكة للطباعة والإعلام، مكة المكرمة- السعودية، الجزء الأول، الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ.

تلك الجولات الدعوية مباركة ومثمرة ولم يعترض سبيلها أحد، وأثرها كما قيل لنا مرات ومرات ظاهر بين العباد وعلى البلاد، فالدعوة إلى إحياء آداب الإسلام وتعاليمه أمن وأمان للمجتمع والدولة، ولاشك أن نجاح هذه الجولات الدعوية للمطوِّعين والدعاة والوعاظ هو من ثمرات التعاون والتضحية بالأوقات في سبيل الله، والحب في الله، والغيرة على هذا البلد الطيب المبارك الذي قام على هذا الدين وحفظه الله بهذا، بل وأكسبه القوة والتوفيق، فلم تجمعنا مصالح أو مطامع دنيوية بقدر ما جعنا –بحمدلله – حب الخير للمسلمين عامتهم وخاصتهم، وقد تيسرت لنا كل الأمور ﴿ وَمَن يَتَق ٱللَّهَ بَلِغُ أَمَرِهِ فَذَ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ وقد تيسرت لنا كل الأمور ﴿ وَمَن يَتَق ٱللَّهُ بَلِغُ أَمَرِهِ فَدَ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ وقد تيسرت لنا كل الأمور ﴿ وَمَن يَتَق ٱللَّهُ بَلِغُ أَمَرِهِ فَدَ جَعَلَ ٱللَهُ لِكُلِّ شَيْءٍ وقد تيسرت لنا كل الأمور ﴿ وَمَن يَتَق ٱللَّهُ بَلِغُ أَمَرِهِ فَدَ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ وقد تيسرت لنا كل الأمور ﴿ وَمَن يَتَق ٱللَّهُ بَلِغُ أَمَرِهِ فَدَ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ وقد تيسرت لنا كل الأمور ﴿ وَمَن يَتَق ٱللَهُ بَلِغُ أَمَرِهِ فَدَ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ وقدركا ﴾ (الطلاق:٢-٣)، وقد رأينا ذلك التيسير بحمدللله بأم أعيننا. وبكل حال فها مرَّ بي أحلى ولا ألذ من مجالستي وصحبتي للشيخ السلومي وأحبابه وأصحابه، –أسأل الله العلي القدير أن لا يحرمنا الاجتهاع في الفردوس الأعلى».

منتدى السلومي<sup>(۱)</sup> كتب الشيخ الاستاذ محمد بن ناشع الشهري في كلمته الطويلة عن ما رأى في (القهوة) ودور صاحبها وزوارها قائلاً: «منتدى السلومي (القهوة) ينتظم الأمور التالية: هو لقاء يومي مفتوح في الصباح والمساء وفي الصيف والشتاء، وفيه يكون نقاش المواضيع، وذلك أشبه ما يكون بالطاولة الدائرية، ويُعدُّ المنتدى مدرسة لا منهجية تُدرس فيه الآداب ويُقوَّم فيه السلوك بأنواع الثقافة وكسب المعارف اليومية، وشيخ المنتدى يستحق الإنصات برغبة أكيدة من السامعين، كما يجيد الإنصات للمتحدث

 <sup>(</sup>١) لطول هذا المقال وأهمية معلوماته عن القهوة كُتب في موضعين من هذا الكتاب في هذا المبحث، وفي المبحث الخامس المعني بالقهوة.

في مجلسه، فيشعر الجميع بالاحترام المتبادل وينطبق على ذلك قول الشاعر:

على ذا مضى عمري كذاك وعُمرُه صفيين لا نجفو ولا نتعتبُ<sup>(1)</sup> والزائر العابر للمنتدى يعقد العزم حال الوداع على تكرار الزيارة، بل إن بعضهم قد يجاور ويستمر في ملازمة حضور المنتدى رغبة في العلم والتعلم من الشيخ السلومي وأخذ دروس من الحياة، والسلومي في مسجده ومنتداه، ومشواره وجلوسه، وفي بيته وسوقه يعمل على تفعيل النصوص ما استطاع إلى ذلك سبيلا، فهو دائم الذكر والتلاوة والتعليم بلا ملل ولا إطالة على السامع، وهو يتحدث -كها قلنا في موضع آخر – بها يتفق والقاعدة الأصولية: (لا افتئات على الإمام)، وفي المنتدى المذكور يتم إفشاء السلام، وإطعام الطعام، ولين الكلام، فهو كها أشرنا في موضع آخر ينتظم ما ينص عليه حديث الملأ الأعلى، والمنتدى منبر من منابر الدعوة إلى الله عز وجل على هدي رسوله مجه حيث يُذكر الله فيه كثيراً بالغدو والآصال، وزبائن المنتدى يحظون بها نصَّ عليه حديث الموفى به: «بورك لأمتي في بكورها<sup>(10)</sup>.

من حواضن الدعوة

\_\_\_ المبحث السابع \_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

كتب الشيخ الدكتور عبدالله بن صالح الحمود وكان ممن عرفه متأخراً وزاره في قهوته كثيراً فقال: «شخصية أبا سليمان السلومي شخصية كبيرة حظيَت بقبول وإجلال كبيرين لدى فئات مختلفة من المجتمع وخاصة المحيطين به -عامة، وطلبة علم ومشائخ كبار – ومن يسمع عن شخصية هذا الفذ تستهويه بكرزميتها

<sup>(</sup>١) بيت الشعر للشاعر العثيمين في الشيخ العلامة عبدالله بن أحد العجيري، المصدر منتديات صوت القرآن الكريم على هذا الرابط: http://quran.maktoob.com/vb/quran30240/
(٢) أخرجه الترمذي في جامعه، كتاب: البيوع، باب: ما جاء في التبكير في التجارة، رقم: (١٢١٢)، (٣/ ٣٣٦).
(٣) هو الشيخ الدكتور عبدالله بن صالح بن محمد الحمود، من مواليد ١٣٨٠ ه إمام وخطيب جامع ابن سعدي بعنيزة تخرج من كلية أصول الدين بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية حاصل على درجة الماحيون من مواليد ١٣٨٠ ه.

الجذابه، وبساطتها وحبها للخير وأهله، كما أن الشيخ فوق ذلك كان معاصراً لأحداث كبيرة وضخمة، وتعامل معها وفق مقتضيات العلم والعقل والحكمة، ولعله يصدُق فيه قول المتنبي في عجز أحد أبياته في ديوانه: ولا يَخْدِمُ الدنيا وإيَّاه تَخْدِمُ.

امتاز أبو سليمان بشخصية جادة، ومَرِحة في نفس الوقت، والنكته عنده دائما حاضرة، كما أن غيرته على الدين وأهله كبيرة، ومما ميز أبا سليمان تحلِّيه بأعلى درجات الاجتماعية مع كل فئات المجتع المختلفة المقيمين والوافدين، وديوانيته، وأضيافه شاهد على ذلك.

وهو الرجل القامة الذي كان حاضنا من حواضن الدعوة إلى الله قبل الصحوة الإسلامية وبعدها، ولعلَّه تأثَّر بها وأثَّر فيها من خلال علاقته برموزها وبأولاده ورفاقهم، وهم من كبار طلبة العلم».

## رجل افتقدناه (()

كتب الشيخ عبدالرحمن بن علي جمعة الرثيع فكان مما قال: «ما رأيناه وما سمعناه عن شيخنا عبدالله السلومي هو كثرة احتقاره لنفسه في طاعة الله، وهذا ديدن الصالحين قبله، ولعل هذا من أسرار حب أهل الخير له وقبوله بين الناس. لقد كان شخصية فذة في عبادته وذكره لله، لا يفتر لسانه عن ذكر الله. وإن مما أعجبني فيه ثباته على مبادئ هذا الدين العظيم، فلقد مرَّت بنا خلال الأربعين عام الماضية تحولات مادية وفكرية واجتهاعية تلاطمت أمواجها فناج ومخدوش وهالكِ، وإني أرى أبا سليهان غَامَر فوَقَقَه الله، فلم يُذكر عنه الدخول في مكاسب

(١) هو الشيخ عبدالرحمن بن علي جمعة الرثيع، من مواليد عام ١٣٧٦هـ، وهو أستاذ تربوي سابق في التعليم بمحافظة الرس تخصص علوم اجتماعية من كلية العلوم الاجتماعية – جامعة الأمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، وقد عمل مديراً لجمعية تحفيظ القرآن الكريم بمحافطة الرس. مادية مشبوهة، أو منافسة في وجاهة دنيوية، أو أنه اشترى بدينه شيئاً من الدنيا. إن رجلاً يستقبل الناس في بيته صباحاً ومساءاً ما يزيد على الستين عاماً، يكرمهم ويقضي حوائجهم، ويشفع للمحتاج منهم، لهو صاحب المبدأ الثابت الذي لا يتزعزع.

ومن عِظَم كرمه -رحمه الله - أنه يعرف رغبات المترددين عليه، فلا ينتظر أن تخبره بها ترغبه من مشروبات فقد أعدَّ القهوة والشاي والحليب وأنواع أخرى فيعطيك ما يظن أنك تشتهيه، فقد كان يتلذذ في إكرام ضيوفه ويبالغ في ذلك مما لم أَرَهُ في أحد غيره إلا نادراً.

وإني لأعلم له أصحاباً كُثراً من أهل الغِنَى والجِدَة يحبونه ويودون نفعه، ولو أراد الشراكة معهم بمشاريع مادية لكانت، ولكنه لم يدخل في شيء من ذلك، بل كان بعض زوَّاره يتداولون هذه الأمور المادية في مجلسه فلا تحرك عنده ساكناً، بل كان همه السؤال عن أحوال المسلمين وعن العلماء والدعاة ومناصرة المظلومين والذبِّ عن أعراضهم، وكان حكيماً متفضلاً في ذلك. فلله دره من رجل فقيد ... وبفقدانه فقدنا مجلسه العلمي».

مرضه ووفاته: أصيب الشيخ في آخر عمره بداء السكري، وتضاعفت عليه آثار هذا الداء في السنوات الأخيرة من عمره، إضافةً إلى ضعف سمعه وبصره الذي يشكو منه سابقاً، وفي تاريخ: ١/ ٥/ ١٤٣٢هـ توقف عن المشي وعن إمامة المصلين وذلك قبل وفاته بحوالي سنتين وأربعة أشهر، وقد ظل ملازماً لصلاة الجهاعة مأموماً، كما أنه صام كامل رمضان عام ١٤٣٣هـ، ومع مرضه الذي أقعده لم يفتر لسانه من ذكر الله والاستغفار في جميع أحواله، بل وتلاوة ما بقي من القرآن في ذاكرته. يقول ابنه عبد الحميد: «عندما اشتدَّ على والدي ضعف سمعه وبصره في السنتين الأخيرتين من رمضان (١٤٣٢-١٤٣٣هـ) حرص على مراجعة حفظه للقرآن بتلاوته وتسميعه عليَّ يومياً للحصول على أجر التلاوة ومحاولة استذكار ما نسيه من القرآن، وكان حفظه جيداً فيها حفظه في صغره وضعيف فيها حفظه بعد ذلك». وأثناء مدة مرضه كان ملازماً الجلوس على الكرسي في مجلسه (قهوته) حتى أقعده المرض بتاريخ: ١/ ٣/ ١٣٣٤هـ وصحب ذلك فقدانه للذاكرة، وأصيبت قدمه اليسرى فيها بعد ذلك بداء السكري (الغرغرينا) وبقي حوالي أربعة أشهر بهذه الله على إثر هذه العملية بعد أسبوع، وكانت الوفاة بتاريخ: ٢/ ٨/ ١٣٤هـ في مستشفى الرس العام وصُلِّي عليه بعد صلاة المغرب في مسجد الشايع، ودُفن في نفس اليوم في مقبرة الرس الجنوبية، وتسلَّم ذووه رقم القبر (٢٧) في عامود رقم وطلبة العلم من محافظات القصيم وكان مشهداً مهيباً فيه الحزن بادياً ومؤثراً على وطلبة العلم من محافظات القصيم وكان مشهداً مهيباً فيه الحزن بادياً ومؤثراً على الجميع، بل إن أكثر الناس كانوا يعزون بعضهم بعضاً في الشيخ – رحمه الله –».

رثاة مجموعة كبيرة من العلماء وطلبة العلم من أنحاء المملكة بوسائل التواصل رثاة مجموعة كبيرة من العلماء وطلبة العلم من أنحاء المملكة بوسائل التواصل الاجتماعي الاليكترونية وغيرها، ومن ذلك رثاء الشيخ الدكتور حمود بن غزاي الحربي وكان أول من رثاة في موقعه في تويتر، كما رثاة الشيخ الدكتور إبراهيم بن عبدالله الدويش، ورثاة الشيخ الدكتور محمد سعيد القحطاني ومما قال عنه: «الشيخ عبدالله السلومي –رحمه الله– ممن عرفته في الله ولله، دون أي مصلحة دنيوية!

وهذه المعرفة تربو على ثلاثين سنة، فهو من الحُجَّاج والعُمَّار كل سنة حتى أقعده المرض، رجل لايقيم للدنيا وزناً في حياته، زاهدٌ في متاعها وزخرفها إلا بمقدار

المبحث السابع \_\_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

مايقربه منها إلى ربه، حُبُّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يجري في عروقه جريان الدم، والصدع بالحق أسمى أمانيه، قلبه يتقطع حسرة على أحوال الأمة في كل مكان، متبتلٌ عابدٌ له أثره الواضح على أبنائه وجماعته فهم يُجِلُّونه ويعرفون له قدره، وهو مستشارهم الأمين في كل صغيرة وكبيرة، يفرح ويُسرُّ حين يسمع عن نبوغ طالب علم أو داعية، يعشق كتب ابن القيم وشيخه شيخ الإسلام ابن تيمية، وكم سمعته أكثر من مرة يتغنى بنونية ابن القيم، عاش سمحاً كريماً مُبَجَّلاً مُتَخَفِّف من الدنيا وأثقالها وقد أنعم الله عليه بصلاح ذريته الذين أرجو من الله تعالى أن يجعلهم خير خلف لخير سلف.

ولو تحدثت عن ما بيني وبينه لاحتجت إلى صفحات طوال! أسأل الله الكريم الذي أكرمني بمعرفته فيه أن يجمعني به في الفردوس الأعلى من الجنة، والحمدلله رب العالمين وصلى الله على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه أجمعين.. كتبه فقير عفوربه ورحمته محمد بن سعيد القحطاني/ مكة المشرفة: ١٧/ ١/ ١/ ١٥هه». ورثاه الشيخ الدكتور ناصر بن عبدالكريم العقل فقال: «عرفنا الرجل الصالح عبدالله السلومي بالكرم والورع وحب الخير والإحسان والزهد والعبادة رحمه الله».

وكان مما كتبه الأستاذ الدكتور سليمان بن إبراهيم العايد<sup>(1)</sup> في تعزيته في الفقيد: «كل نفس ذائقة الموت، فأحسن الله عزاءكم في والد الجميع، الذي يشهد له من يعرفه بالخير، والصلاح، والأمة شهداء الله في أرضه كما قال النبي محمد صلى الله عليه، وأعظم الله أجركم وغفر لميِّتكم، ووفّق لوصله وبره بعد موته.

والدكم –رحمه الله– ليس مجرّد رقم، بل هو عنصر فاعل، إن حضر فعل، وإن غاب فُقِد، وأتمنّى أن تحتفظوا بها خطّه لكم ورسمه، وأن تتعاونوا على حفظ

<sup>(</sup>١) أستاذ مشارك في اللغة العربية بجامعة أم القرى بمكة المكرمة.

اللُحمة والترابط بين آل السلومي، المهم أن تفعلوا شيئًا مما يحقق رغبته، ويحفظ ما خلّفه فيكم، مع يقيني أنه لن يحلَّ محله غيره، في حفظ تواصل الأسرة، والتأثير في الجميع، ولكن ما لا يدرك كلّه يمكن إدراك جلّه أو شيءٍ منه، جُزيتم خيراً، ووفّقكم لأعمال البرِّ والرشاد والصلاح، وسيّركم على طريقه (اللهم آمين)». ورثاه موقع مركز القطاع الثالث للاستشارات والدراسات الاجتهاعية بنشر ما كتبه عنه الدكتور مصطفى بكري السيد في تقديم هذا الكتاب بعنوان: (اقتضاء العلم العمل تطوع عبدالله السلومي أنموذجاً) حيث نشر هذا التقديم تعريفاً موجزاً عن الفقيد –رحمه الله–.

ووردت بعض التعليقات على هذا المقال المنشور عنه يوم وفاته، ومن ذلك تعليق الدكتور إبراهيم بن محمد قاسم الميمني<sup>(..)</sup> الذي قال عنه: «مقال يفيض حباً ووفاءً لرجل يستحق كل ذلك وأكثر، وينقلنا هذا المقال إلى ذكريات عشناها مع فقيد الرس والشنانة، بل فقيد القصيم بصحبة الوالد –رحمه الله–، ومناقبه ومآثره أشهر وأكبر من أن تُختزل في بضع كلمات، لكن يكفيه أنه من بقية السلف الذين يُذَكِّرُونك بالله، وبمجالستهم تزداد المجالس إيهانا، فاللهم ارفع درجته في المهديين واخلفه في عقبه في الغابرين واغفر لنا وله ولوالدينا ولجميع المسلمين».

ورثاه الأستاذ عبدالله القزلان في تغريدات منها قوله: «ترك إرثا عظيماً من الأبناء الصالحين نحسبهم كذلك ومنهم د.سليهان، ود.ناصر، ود.محمد، ود.عبدالعزيز، وغيرهم من الرجال الأفاضل»... «ما سلَّمت عليه إلا ويقبض بلحيتي ووجهه يشع ابتهاجا وفرحا مكررا بصوت مرتفع (ما شاء الله) وحكيتها عند كثير وأخبروني أنه يفعلها معهم»... «كان والدي يجبه ويقدره كثيراً ولا يمر أسبوعاً إلا ويأتيه في مجلسه العامر المبارك وكان هو كذلك يقدر والدي رحمها الله جميعاً».

<sup>(</sup>١) وكيل شؤون المعاهد العلمية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

ورثاه الشيخ سليمان المهوس في تغريداته فقال: «توفي هذا اليوم رجل عظيم حكيم، تعلمت منه مالم أتعلمه من العلماء، وهو من بقية السلف الصالح، حريص على السنة، قدَّس الله روحه ورفع درجته في عليين ورحمه رحمة واسعة. وقال لى –رحمه الله–: أن حياة الروح سبب في بقاء صوت الإنسان بعد موته!!!،

\_\_\_ المبحث السابع \_\_\_\_ جوانب من رسالته الخيرية

وحقاً فإن حياة العظماء لا تنتهي بموتهم». كما رثاه وعزَّى فيه محمد بن صالح بن ناصر الخليوي (البودل) رئيس وأعضاء

مجلس إدارة مجموعة بودل للفنادق والمنتجعات بصفحة كاملة في صحيفة الجزيرة بتاريخ: ٣/ ٨/ ١٤٣٤هـ، مأجورين مشكورين.

ورثاه الشيخ محمد بن عائض القرني مدير المعهد العلمي بالطائف سابقا بتاريخ: ٥/ ٨/ ١٤٣٤هـ بالقصيدة التالية:

رمزاً وكان لأهل الخير عنوانا نستودع الله من في الرس قد كانا أصغيت للفضل والإبداع آذانا عميد أسرة أخيارإذا ذُكروا كالأنجم الزُهْر توفيقاً وإيمانا ما مات من كان أبقى بعده عَقِباً من بعد عمر مضي برأ وإحسانا أبا سليمان قد غادَرْتَ في دَعَة يداك من صالح الأعمال مزدانا جاورت ربك مصحوباً بها عَمِلَت الله أكرم من يولي الجميل ومن يعطى الجزيل تعالى الله رحمانا في ساحة العرض تكريماً وغفرانا من يفعل الخير يَلْقَ الخير مبتهجاً أما الفقيد فلم أذكره ممتدحاً حتى غدا لصنوف الفضل عنوانا ذكراً حميداً وإطراءً وعرفانا إن الثمانين مرَّت وهي حافلة یا رب رحماك واجعل قبره نُزلاً وروضة كَرْمت نهراً وبستانا في جنة الخلد أبناءً وإخوانا وضاعف الأجر تعويضاً لفاقده

كما رثاه الشيخ الداعية عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيي بقصيدة ألقاها على ذوي

29

الفقيد عند زيارتهم وتعزيتهم بتاريخ: ٤/ ٨/ ١٤٣٤هـ، وكان من خيرة أحبابه وصحبه سنوات مضت من الدعوة والحسبة بين العلماء وطلبة العلم في منطقة القصيم.

لم يرم قلبي بها رسمٌ ولا طللُ رحيله عن ربانا فادح جللً عليه نار الأسى في القلب تشتعلُ لم يصغ سمعي إلى العذَّال لو عذلوا سِلمٌ على مربع الأحباب إذ رحلوًا في جهبذٍ بتقاه يُضرب المثلُ بهم أنيرت لشرع المصطفى السبل لم يثنه عنه لا مالٌ ولا خولُ ينسيك دنياك لا همٌّ ولا ملُ ومعظم الليل في المحراب يبتهلَ أبو سليمان في إيمانه جبل أئمة الحق لا ميل ولا جدل لله نحسبها والشمل مكتمل بجنة زانها الولدان والحللُ وكل نفس لها في سيرها أجلُ إليك يا واسع الإحسان نبتهلُ واختم لنا ختم خير يوم نرتحلُ بكل ما أحرم الحجاج أو رملوا ومن على نصرة الإسلام قد جُبلوا

ما راعنی نقصُ دنیا أو زیادتها بل راعني موت شيخ فاضل عَلَم ألم ترَ الشيخ عبدالله كيف مضي بكيت والدمع يجرى من محاجره يا قاصداً مجلساً كُنَّا نُسَرُّ به واحمل هُدِيتَ من الأعماق تعزيةً من الدعاة إلى نهج الهدى علناً في مجلس زانه علمٌ وتذكرهٌ إذا تلا الآي ما أحلى ترنمه نهاره ينقضى في العلم يبذله إن الشنانة تبكى غاب نيرها مضي على منهج الأسلاف قدوتنا في أربعين من الأعوام أُلْفَتُنـــا جزاه ربي عن الإسلام منزلةً فالموت حق قضاه الله خالقنا أرجوك رحماك يا حسبي ويا أملي فاجبر مصيبتنا واغفر لميتنا ثم الصلاة على أزكى الورى نسباً وآله والصحاب التابعين لهُ

| ماقبل الخاتمة والخاتمة                                               |
|----------------------------------------------------------------------|
|                                                                      |
| فد مات قوم وما ماتت مكارمهم وعاش قوم وهم في الناس أموات<br>(الشافعي) |

7 9 V

ما قبل الخاتمة: (التاريخ بين الاجتماعي والسياسي) بعد هذه الجولة المختصرة في ترجمة أحد رموز التطوع المبكر في بلادنا المباركة (بلاد الحرمين – السعودية) تأكد –لي شخصياً– من خلال هذا البحث أن تاريخ الأمم والشعوب هو (التاريخ الاجتهاعي) بالدرجة الأولى وما يرتبط به من أمور الدين والثقافة والاقتصاد والتطوع والاحتساب، وهو في الوقت ذاته التاريخ الحقيقي للأمم والشعوب لاسيا أن تدوين التاريخ الاجتهاعي مظنة المصداقية والأمانة والتمجيد والاستعلاء بل ومغالطة الحقائق أحياناً خاصة حينها يُدوَّن في عصور والتمجيد والاستعلاء بل ومغالطة الحقائق أحياناً خاصة حينها يُدوَّن في عصور بحكم السياسيين أنفسهم وما يصحب ذلك من محاولات لقلب الحقائق التاريخية بحكم أن السياسة والسياسين يمتلكون القوة ناسين أو متناسين أن حقائق التاريخ أكبر من القوة بل ومُقدَّمةً عليها، والبقاء لحقائق التاريخ، ومن هنا تتأكد

كما أكد لي هذا البحث -مرة أخرى- أهمية البحوث والدراسات الاجتماعية في حاضر أي وطن ومستقبله، وكَشَفَ لي هذا البحث أن تقصير الباحثين وكُتَّاب التاريخ أو المؤرخين والعلماء في تدوين حياة الأمة الاجتماعية العلمية والمعرفية والتطوعية والاحتسابية بمعزل عن التاريخ السياسي أسهم بشكل كبير في حرمان الأمة من الشراكة المجتمعية في السيادة والريادة والقيادة للأمة فيما بعد ذلك، بل إن عدم تدوين جهاد الشعوب في تأسيس الدول أو في طرد المستعمرين في بعض دول العالم الإسلامي وعدم نشر هذا التاريخ على نطاق واسع زاد من عمليات اختزال التاريخ العام بالتاريخ السياسي دون سواه.

إن عدم تدوين التاريخ الاجتماعي أسهم في اختطاف السياسي للتاريخ وتمدده في الفراغ الذي تكوَّن من عدم تدوين التاريخ الاجتماعي وسَهَّلَ اختزال التاريخ ليصبح تاريخ الحاكم أو السياسي هو تاريخ الدولة، وتجاوز ذلك إلى أن يكون الوطن بتاريخه الطويل والكبير هو شخص الحاكم والسياسي دون اعتبار للتاريخ الاجتماعي ومضامينه من تاريخ الأمة العلمي والمعرفي والثقافي والتطوعي والاحتسابي بمجتمعاتها ورموزها وبرجالها ونسائها.

وكل ما سبق أو بعضه عَزَّزَ في العالم العربي -بشكل خاص- سيادة الحاكم والحكومة على حساب سيادة الشعوب والأمة، وهذا ما جعل كثيرٌ من حكام العرب ينتقصونَ شعوبهم ويتنكرون لجهودهم العسكرية والاجتهاعية والثقافية والعلمية والتطوعية وغيرها، وبالتالي إبادتهم وسحقِهم لكل مكتسبات الوطن عند أي حركة تقتضي التحرر ممن قبلته تلك الشعوب في البداية يختطف تاريخ الوطن وجهود أبنائه ليكون الحاكم أو السياسي -فيها بعد ذلك- هو وحده التاريخ وهو وحده المعجزة وهو الوطن برمته، فهو بتزوير التاريخ الذي أسهم فيه المنافقون والمطبلون أصبح لا يستوعب إلا أنه هو صانع التاريخ أو هو التاريخ، بل هو الوطن كله<sup>(1)</sup>!.

وهذا الواقع السابق ذِكْره بنتائجه وثمراته من تصغير للأحداث الكبيرة وتكبير للأحداث الصغيرة وما يرتبط بذلك من جحودٍ لتاريخ الأفراد والمجتمعات وجهودها وجهادها هو ما رسَّمَ الاستبداد وشرعن التسلط، بل وأحياناً التشريع للحياة من دون الله.

وفي سياق التطوع فإن نجاح الأعمال التطوعية -في زمن عزَّ فيه وجود مؤسساته وجمعياته، كما عزَّت فيه الإمكانات الإدارية والمادية- يكشف بجلاء عن أهمية الإرادة التطوعية، وهي هنا الإرادة الأهلية بدوافعها الخيرية (الدينية) التي

(١) يلحظ هذا بوضوح في أحداث ما يُسمى بتاريخ الربيع العربي حيث ثورات بعض الشعوب ضد حكامها وحكوماتها وتعاطي السياسيين مع شعوبهم، ويتأكد ما ورد أعلاه ما فَعَله الحاكم الليبي (القذافي) بالشعب الليبي بسلاح الدولة وخطابه لهم بانتقاص بقوله: (من أنتم !!)، وما فَعَله الحاكم السوري (بشار الاسد) مع شعبه الثائر حيث التشريد والإبادة الممنهجة ضد الشعب السوري، مع تدمير لمعظم مكتسبات الدولة والوطن (ومعظم ذلك بسبب ما سبق).

49

تجاوزت معظم العوائق والتحديات مما يستلزم تدوين التجارب التطوعية عن الأفراد أو عن جهود المؤسسات القائمة على المبادرات الأهلية. لقد قام كثير من المطوعين المتطوعين بأعهال جليلة في معظم مجالات احتياجات المجتمع التعليمية والإرشادية والدعوية والخدمية والإغاثية والاحتسابية وغير ذلك مما لا يسع المقام لتفصيله وذلك في أزمنة مبكرة قبل اكتهال قيام مؤسسات الدولة الخدمية، وقبل ميلاد المؤسسات والجمعيات الخيرية الأهلية، فلكل واحدٍ من رموز التطوع تاريخه وقصته مع التطوع، لا سيا أن التطوع في أزمنة شُحِّ الموارد الخاصة والعامة كان له احتياج وقيمة، وهذا ما يتطلب التضحيات الكبيرة بالنفس والوقت والمال، وتزداد تلك القصة طولاً حينها يُضاف إليها حجم العوائق ومصاعب تجاوز التحديات للأعمال الفردية المباركة.

وبعد ميلاد التطوع المؤسسي في الوطن السعودي حيث مؤسسات وجمعيات المجتمع الأهلي والخيري التي هي خير خلف لخير سلف، أدرك الناس مدى ما قدمه التطوع الفردي للمجتمعات في اسبق من احتياجات وخدمات، فتلك المؤسسات والجمعيات الخيرية المباركة بأجمعها حلقة من حلقات التطوع، لأنها مبادرات أهلية تطوعية، وأحياناً كثيرة تقوم على أساس مبادرات فردية تتحول من البداية أو مع الزمن إلى عمل مؤسسي منظم وكبير، يستوعب طاقات أفراد المجتمع، ويُوظفها معنوياً ومادياً، ليعم بذلك نفع تلك المؤسسات والجمعيات بالملكة لكثير من المجتمعات في الداخل والخارج.

وفيها قدمه –السابق واللاحق– تتأكد المسؤولية التاريخية في أهمية تدوين الإنجازات والمنجزات بأبحاث علمية ودراسات أكاديمية عميقة تحفظ حقوق التاريخ الاجتهاعي للأفراد والمؤسسات والجمعيات والأمم والشعوب، وهذه الأهمية السابقة تأتي بالرغم من عدم الرضا عن أعداد المؤسسات والجمعيات القائمة أو الحالية وحجمها لأنها لا تمثل طموح المواطن الصالح بشكل كامل، ومع ذلك كله فإن لتدوين المبادرات الأهلية التطوعية في إنشاء المؤسسات والجمعيات والكتابة عن أهميتها التاريخية والعلمية وعن ميلادها ونشأتها وتطورها وتنوع برامجها وتزايد أعدادها وتوسع خدماتها مع الأخذ بعين الاعتبار تدوين التحديات الإدارية وحجم العوائق المالية المتنوعة كل ذلك أو بعضه مما يستوجب التدوين للتاريخ والدرس والعبرة.

فلو تأملنا إحصائيات نهاية عام ١٤٣٣ هـ-كأنموذج مختصر - عن منجزات وأعمال جمعيات تحفيظ القرآن الكريم في خدمة كتاب الله وخدمة المجتمع ونمو عددها الذي بلغ (١٦٥ جمعية)، ونظرنا في إحصائيات أخرى عن مكاتب الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات والتي أسهمت في الحفاظ على الو حدة الفكرية في الوطن السعو دي ويسَّر ت الاندماج الثقافي للوافدين، ووصل عددها بالمبادرات والجهود التطوعية الأهلية إلى أكثر من (٢١١ مكتب)، ثم بعد ذلك وقفنا قليلاً عند منجز ات وأعمال وإحصائيات ما يتعلق بجمعيات الأسرة والزواج لوجدنا آثار صناعة التطوع الأهلي على الأسرة والمجتمع والدولة ودور ذلك في نمو أعداد تلك الجمعيات والتي بلغت (٢٠ جمعية)، ونظرةٌ عامة في إحصائيات المستودعات الخيرية وحجم خدماتها مع نمو أعدادها التي بلغت (١٥ مستودعاً خيرياً) فإن ذلك كافٍ لمعرفة حجم الخدمات المقدمة للمجتمع، وكذلك جمعيات البر التي بلغ عددها (٥٣٤)، وغيرها من الجمعيات التطوعية، وكل ذلك أو بعضه يكشف عن حجم الشر اكة المجتمعية في سد نقص الخدمات الحكومية، وهذه الإحصائيات المختصرة تكشف مستوى الاضداد، فكما يقال: فبضدها تتميز الأشياء، فيكفى الراصد أو القارئ ملاحظة حجم القصور أو النقص في مستوى الخدمات التي يحتاج اليها المجتمع السعودي في حالة تصورنا غياب تلك الجمعيات، بل وأثر هذا الغياب لو تخيلنا بلاد الحرمين من دونها!!.

إن المسؤولية التاريخية في التدوين تتعاظم حينها يتم الاطلاع على بعض التقارير السنوية لتلك الجمعيات والمؤسسات، أو على شيء يسير أو كثير من مخرجاتها وثمراتها المجتمعية المباركة، فالتدوين عن ما سبق مسؤولية كبرى على المؤسسات المانحة، وعلى الجمعيات الممنوحة أيضاً، وهي من أوليات البحوث والدراسات في الجامعات والكليات ومراكز الأبحاث والدراسات، وكل أولئك مسؤولون عن التدوين العلمي لهذا النوع من المبادرات الأهلية التطوعية، وهي منجزات كبرى تُسجَّل أقل منها لدى معظم دول العالم الذي يعمل بسياسة ومفاهيم القطاع الثالث<sup>(1)</sup>، كها أنها مصدر فخر واعتزاز لدى دولها، لأنها تضعها في مصاف دولها إمكانية الحصول على مؤشرات التصنيف العالمية العليا في السلَّم الحضاري، دولها إمكانية الحصول على مؤشرات التصنيف العالمية العليا في السلَّم الحضاري، وبالتالي فالدول هي من يحصد الجوائز والشهادات، ويحصَلُ على الأوسمة والكافآت لأن العمل التطوعي أفراداً أو مؤسسات من أبرز منجزات التاريخ الاجتماعي للأمم والشعوب على مر العصور.

والتدوين الصحيح عنها في (بلاد الحرمين –السعودية–) أولى وأهم، وذلك حفظاً للحقوق الاعتبارية والاجتماعية والإنسانية لكل إنسان مُبادر متطوع. وإبراز المبادرات الأهلية والجهود التطوعية، فيه تعويض عن بعض جلد الذات باستخدام منهج تدوين الإيجابيات ومعالجة السلبيات، كما أن هذا التدوين يخدم التاريخ في حاضره ومستقبله، لأن ذلك يُعزِّز قيم الشراكة المجتمعية لدى الأجيال في الحاضر والمستقبل -كما سبق-، كما أنه يزرع حب الاقتداء وقوة الانتماء للتاريخ الشامل للوطن والمواطن.

<sup>(</sup>١) انظر عن حجم الاهتهام العالمي والقيمة الاعتبارية لمؤسسات التطوع عالمياً، كتاب القطاع الثالث والفرص السانحة –رؤية مستقبلية، محمد السلومي، والكتاب كما وُصف: مبادرة علمية إدارية، وهو إسهام في الإصلاح الاجتهاعي والإداري والسياسي لدول العالم العربي كما وصفه المقرضون له، ومن ذلك ما كتبه الشيخ صالح الحمين عن الكتاب حيث قال: «المأمول أن يكون مثل هذا الكتاب جرس تنبيه عن الغفلة السائدة لدى الأمة...»، وما كتبه مركز مداد عن الكتاب: «إنه ليس كتاب كما وُصف: مبادرة علمية إدارية، وهو إسهام في الإصلاح الاجتهاعي والإداري والسياسي لدول العالم العربي كما وصفه المقرضون له، ومن ذلك ما كتبه الشيخ صالح الحمين عن الكتاب حيث قال: «المأمول أن يكون مثل هذا الكتاب جرس تنبيه عن الغفلة السائدة لدى الأمة...»، وما كتبه مركز مداد عن الكتاب: «إنه ليس كتاباً علمياً فحسب، بل هو خارطة طريق لمشروع القطاع الثالث».

وإذا كان ما سبق يكشف عن أهمية التاريخ الاجتهاعي وتفوقه في كثير من الجوانب على التاريخ السياسي، فإن ذلك يُعدُّ من أبرز نتائج البحث في هذه الترجمة، والخاتمة التالية تتضمن بقية النتائج.



أسهم هذا البحث في الدراسة والترجمة لهذه الشخصية برسالتها التطوعية بنتائج ودروس وعبر تاريخية عامة مهمة، ومن أبرز ذلك فتح نوافذ معرفية للأجيال، وما في هذا من فتح أبواب للأمل والعمل التطوعي، وليس بالضرورة استنساخ التجارب والوسائل ففي الأمل والعمل التطوعي يكون الإبداع، ولعل من أبرز النتائج والدروس والعر من هذه الترجمة وما فيها من تجارب تطوعية مبكرة ما يلى:

والدروس والعبر من هذه الرجمه وما فيها من مجارب تطوعية مبخره ما يلي: أولاً / دراسة تراجم وسير المتطوعين تؤكد أن (التطوع قيمة كبرى) للشعوب والحكومات وللأفراد والمجتمعات وللهانح والممنوح بحكم أثرها وتأثيرها، والتطوع بهذه القيمة الكبيرة يتجاوز التحديات والعوائق، فوسائل التطوع وأدواته وبرامجه لا يحكمها زمان أو مكان، بل إن من سهاته أنه لا يرتبط بالوفرة المادية أو عدمها ما دام أن المحرك له إرادةٌ قوية بدوافعَ دينية، فالعلم بالشريعة والاستجابة للعواطف الدينية من أهم محفزات التطوع ونجاح برامجه، والتمويل خطوة تالية وأهمية لاحقة، والمناخ السليم لنمو التطوع ينشط في الغالب بغياب المؤسسات الحكومية الخدمية، أو مع الضعف الاقتصادي أو السياسي للدولة -أي دولة-، لاسيا في حالة غياب تطبيقات الإدارة الحديثة للدولة والتي من أبرزها التعاطي مع التطوع ومؤسساته على أنها قطاع ثالث من قطاعات التنمية. ومن أخطر معوقات التطوع التعاطي الخاطئ لمفاهيم السيادة المقتصرة على سيادة الحكومة عند كثير من الدول، أو التطبيقات البيروقراطية للدولة الشمولية التي لا تؤمن بأهمية التكامل بين القطاعات الثلاثة للدولة.

ومن أمراض العصور المتأخرة عند بعض الحكومات أن أصبح الثراء المادي لها مشجعاً على الاستغناء -بزعمها- عن خدمات التطوع المجتمعي وقيَمِه التطوعية، جاهلة أو متجاهلة أن ذلك من أبرز حقوق الإنسان المانح والممنوح (خيرُ الناس أنفعهم للناس)<sup>(۱)</sup> بغض النظر عن ثراء الحكومات أو فقرها، إضافة إلى أن التطوع مظهر من المظاهر الحضارية للدول وما فيه من شراكةٍ مجتمعية، والتكامل بين القطاعات الثلاثة للدولة عنوان من عناوين الدولة الراشدة.

والحقيقة أن السلوك السياسي السلبي تجاه البذل التطوعي من كثير من الحكومات الإسلامية يتنامى مع أجواء ضعف الاحتساب السياسي الذي هو صورة من صور التطوع، وهذا السلوك في الوقت ذاته يتنافى مع نظم الإدارة الحديثة للدولة الراشدة التي تتعاطى مع قيم التطوع والتبرع والشفافية والاحتساب بقطاع ثالث مستقل عن القطاع التجاري وعن القطاع الحكومي، فالثروات عند الحكومات أو احتكار حقوق السيادة لها ليستا مبرراً لانتهاك حقوق الفرد وحقوق الدولة بقطاعاتها الثلاثة وما فيها من تكامل في السيادة وهي: (الحكومي، والتجاري، والقطاع الأهلي الخيري وهو ما يسمى بالقطاع الثالث). ثانياً/ (حرية قيم التطوع) قيمة أساسية في صناعة كثير من المنجزات للشعوب والحكومات، وما سبق في هذه الترجمة من عرض لبعض برامج التطوع أو وسائله

إضافةً إلى عشرات الآلاف من أمثاله من المتطوعيِّن تؤكد الآثار المثلى لحرية التطوع.

<sup>(</sup>١) ورد تخريج الحديث في المبحث السادس.

إن مما يلفت نظر الدارس في الحياة الاجتماعية أن من يُسمَّون (المطاوعة) إضافةً لوظيفتهم في الإمامة والإرشاد هم في الوقت ذاته في الغالب من أصحاب المشاريع العملاقة في الإصلاح المجتمعي من خلال مبادراتهم التطوعية، وذلك مما يؤكد أن تلك الحرية تستمد قوتها من تشريعات التطوع في الإسلام -كرامة وحقوقاً ودعوة وإغاثة وعلاقات أسرية ومجتمعية ودولية- وفي الوقت ذاته فإن هذه التشريعات لا تنافسها في شمولها وكمالها قيم الأرض بقوانينها وحقوقها، أو بلجانها الإنسانية ومجالسها العالمية ومنظماتها الدولية التي وُلدت كردود فعل للحروب والأزمات الدينية والسياسية التى اجتاحت الغرب بشكل خاص لا سيما فى أوائل القرن العشرين، وإن التطوع بدوافعه الدينية في المجتمعات الإسلامية خاصة كاف عن الدوافع المدنية أو الإنسانية أو الدوافع السياسية، فَفَشَلُ التطوع أو ضعفه في معظم دول العالم العربي ناتج عن ضعف في تطبيق الشريعة سواء على مستوى الأفراد أو الدول، مع قصور في التطبيقات الإدارية السليمة لقيم الدولة الحديثة التي تولى التطوع أهمية كبري، وضعف مقصود لدى الإرادة السياسية، بل إن النقص الواقع في تلبية الاحتياج والطلب العالمي المتزايد للتطوع في تشريعات الإسلام في هذه العصور المتأخرة، ناتج عن تقصير المسلمين أنفسهم في عرضها، والعمل بها، وتسويقها بها يتفق مع لغة العصر ومتطلباته، وتَخَلُّف المسلمين في هذا الشأن –كغيره– لم يكن ناتجاً عن الإسلام، ولكن لإخفاقهم في أن يَحْيَوا كما أمرهم الإسلام، كما أكد ذلك مفكرو الغرب ممن فهموا حقيقة الإسلام وتشريعاته، وعرفوا سر حضارته وقوته من تاريخه الحضاري القائم على حرية البذل التطوعي والأوقاف المستقلة. ثالثاً/ من الحقائق التاريخية أن كل مسلم ومسلمة اتصفوا بالإيجابية وتحرروا من الأنانية بأن قدَّموا الخبر والعلم للغير أصبحوا بما سبق ضمن (السياق التاريخي العام) للمجتمعات والدول، وهم بهذا جزء لا يتجزأ من التاريخ الاجتماعي أو السياسي أو كليهما.

۳۰'

بل إن تجاهل الظواهر الاجتماعية للأمم والشعوب بمضامينها ورموزها نقص في المنهجية العلمية لتدوين التاريخ، لاسيما أن الخبرية والشر اكة المجتمعية في تأسيس هذا الوطن السعودي وبنائه -على سبيل المثال- واضحُة وظاهرةُ لكل منصف من داخل الوطن وخارجه، فتعزيز (الأمن) الفكري والاجتماعي على حد سواء من قبل المطوعين (المطاوعة) زمن الملك عبدالعزيز -رحمه الله- أو المطاوعة المتطوعين فيها بعد ذلك حقيقة تاريخية، تسندها الروايات التاريخية، كما يسندها الواقع المشاهد، كما أن القناعة بدورهم في البر والإحسان وتقديم العون والمساعدة لكل إنسان في مجتمعه كان إسهاماً في تحقيق الأمن الاجتماعي، وبالأمن الفكري والاجتماعي تتعزز قيم الوطنية () الصحيحة عند الناس، ويتحقق الأمن السياسي للدولة. واستهداف الأعداء بمزاعم الإرهاب لهذه الخبرية دليل على وجودها وأثرها القوى، وتتأكد قيمتها أن الاستهداف صادر من متعصبي الخارج ومرضى الداخل الذين أصابهم مرض فقدان المناعة الفكرية داخل مجتمعات المسلمين. رابعاً/ (الإصلاح) المجتمعي والبصمات الإيجابية متاح لكل إنسان على قدر علمه وطاقته، كما قال المصطفى، (كلٌّ مُيَسَّر لِما خُلِق له) (")، وليس الإصلاح مقتصراً على أشخاص معينين كالساسة الكبار، أو العلماء من أهل الصلاح والوقار، أو رجال المال والإدارة فحسب، بل كل إنسان يمتلك عملاقاً في رأسه وكنزاً نفيساً بين جنبيه، ما عليه إلا أن يُطلق هذا العملاق، فالإرادة السليمة القوية للإسهام في نفع المجتمع والأمة، تُعدُّ من المهام الجسيمة التي تستحق التقدير والاحترام، بل إن خير الناس أنفعهم للناس، والخيرية منزلة أعلى من الجاه والمال وما فيهما من مقايس خادعة.

<sup>(</sup>١) المقصود بالوطنية هنا: الوطنية القائمة على القيم التاريخية للأمة بدينها وخصائصها الجغرافية وخصوصياتها التاريخية، وليست الوطنية المستوردة، انظر بحث (الوحدة الوطنية – السعودية حالة دراسية) تحت التأليف. (٢) أخرجه الحاكم ٢/ ٣.

فكل مسلم مطلوب منه الإصلاح حسب طاقته، وذلك بأن يضع لنفسه (مشروعاً خيرياً) طويل الأجل لخدمة مجتمعه ودينه مهما كان المشروع صغيراً، ليسعى إلى تحقيق أهدافه في حياته وقد يمتد له بعد مماته، وليس بالضرورة استنساخ التجارب بكل جوانبها، فالمؤمنون والمؤمنات بقدر إخلاصهم في العبودية لله يكتب الله لهم النجاح، ويُوفقون إلى أصلح الأعمال والمشاريع (واتقوا الله ويعلمكم الله) كما يُكتب لهم في هذا العمل الحياة بعد الموت، وإسهامهم في تطبيع التطوع ينعكس إيجاباً على الأجيال بعدهم، حيث الاقتداء المشروع بالاستفادة من التجارب، فلئن بليت الأجساد التي لا قيمة لها بعد الموت -كما كان يُكرر المعني بهذه الترجمة في هذا الكتاب فإن السنن الحسنة والذكر الحسن والمآثر الطيبة، والمواقف الصادقة، والأعمال الصالحة تُحيي أصحابها بعد المات كما قال المصطفى تنهذا الما ابن قدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقةٍ جارية، أو علمٍ ينتفع به، أو ولدٍ صالح يدعو له)<sup>(1)</sup>.

لقد سَهَّلت (التقنية الحديثة) خاصةً في مجالات التواصل المجتمعي والاجتهاعي والأسري أموراً شتى وأصبحت الوسائل الإلكترونية حجةً للمسلم وعليه، وأتاحت لكل مسلم ومسلمة فرصاً قوية للإصلاح، كها عززت فرص نجاح المشروعات التطوعية حينها اتسعت مجالات ووسائل وبرامج التطوع بالنفس والوقت، وأصبح بمقدور كل مسلم ومسلمة أن يكون لوحده، أو مع غيره، من مكتبه الخاص، أو من منزله، مؤسسةً خيرية ذات عطاء أو إرشاد أو تعليم ودعوة، بل أتاحت التقنية لكل إنسان أن يكون اذاعةً أو قناة تلفزيونية أو صحيفةً إلكترونية يُسمَع لها أو يَقرأ فيها الملايين من البشر، فالإنسان أصبح بمعطيات هذه التقنية رئيس التحرير، والمحرر، والناشر، في الوقت ذاته، بل هو صانع الخبر

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم - كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته.

ومسوِّقه وناقله، والمهم في هذا كله أن تكون الرؤية واضحة، والرسالة هادفة، والوسائل مشروعة، وأحسن الأعمال عند الله أدومها وأصوبها وإن قلَّ. خامساً/ (الزهد) في الدنيا وزخرفها وزينتها مما يتلازم مع الاحتساب في الغالب، والزهد بها عند الناس يُعزِّز المصداقية ويُحبب الناس بعضهم لبعض، كما أنه يُقوِّي الاحتساب فقد كان الشيخ قوياً في الحق لا تأخذه في الله لومة لائم، والاحتساب القوي ثمرة من ثمرات الزهد في الدنيا ومتاعها، وغالباً تتلازم القوة في الحسبة مع الزهد حيث لا شيء يُرجى من الدنيا، ولا شيء يُخاف منه أو عليه كما هو حال

فالشيخ عبدالله حسب ما سبق في هذه الترجمة كان صاحب احتساب ومبادرات قوية في مجتمعه، فمبادراته المتنوعة كانت دون تكلف أو تكليف من أي جهة، وقوته الاحتسابية كانت من ثمرات زهده فمبادراته في الاحتساب وتنظيم مجموعة احتسابية، ومبادرات فتح مجلسه (القهوة) طوال عمره وما يصحبها من برامج وأعهال، إضافةً إلى مبادرة حملات الحج، ومبادرة تحفيظ القرآن وتعليم العلوم الشرعية، ومبادرات أخرى في أعهال البر والإحسان، كل ذلك كان فيه جانب الزهد مؤثر إيجابي وفعًال. كما أن (التطوع) بالنفس والوقت والتبرع ولو باليسير من المال مما يزيد من حالات السرور والسعادة، فقد كان الشيخ مستمتعاً بالحياة الدنيا ومتاعها الصالح، بل وبحجم في السعادة أكبر من سعادة المترفين وأرباب المال والجاه والسلطة، وهذا من أسرار ما كان يردده الشيخ عن إبراهيم بن أدهم: «لو علم الملوك وأبناء الملوك ما نحن عليه لجالدونا عليه بالسلاح»<sup>(()</sup>، وذلك كناية عن السعادة ونعيم الدنيا ما نحن عليه لمالدونا عليه بالسلاح»<sup>(()</sup>، وذلك كناية عن السعادة ونعيم الدنيا يعيشها المؤمن المتطوع، والمسلم المتطوع بتطوعه لا يخسر شيئاً بل إنه بتطوعه يكسب الكثير في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن قيم الجوزية في كتابه الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، طبعة دار المعرفة، ص ٧٧.

سادساً/ تبديد (الوهم) النفسي، فالوهم من أكبر معوقات العمل، فسبل الإصلاح للأسر والمجتمعات كثيرة ولا مجال للضعف أو التقصير بزعم أن هناك أخطاء في المجتمع كبيرة، أو أن الفساد عام، والأنانية ضاربة أطنابها والناس لا يستجيبون، فالإخلاص في تقديم الخير، والنصح للناس مع المتابعة والعمل بسنة المصطفى منه، وسائل فعَّالة في تحقيق الأهداف مع احتساب الأجر بالعمل وليس بالنتائج، فالخوف من الفشل وهم، والخوف من عدم قبول الناس وهم آخر، والخوف من الناس أو من أي سلطة كانت وهم قاتل للعمل والإبداع، ومكرًس للفساد بصوره المتنوعة، وبالتالي مضعفٌ للتنمية والشر اكة المجتمعية، ولاسيا أن الوهم بقوله عن نبي هذه الأمة محمد من : «لو اجتمع أهل الأرض على أن يضروك بشيء لن يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك (") ومردفاً بقوله تعالى : فَلَا تَخَافُوهُمً لن يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك (").

سابعاً/ في الإسلام تعلو قيمة الإنسان بخيريته وتقواه ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَنَكُمُ إِنَّ أَلَهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (الحجرات: ١٣) ﴿ كُنتُم خَيرَ أُمَتَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأَمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤَمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَوَ ءَامَنَ أَهَلُ ٱلْكِتَبِ لِكَانَ خَيرًا لَهُم مِينَهُمُ ٱلْمُؤَمِنُونَ وَاَتَتْ تَرُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴾ (آل عمران: ١٠٠)، بل لككانَ خَيرًا لَهُم مِينَهُمُ ٱلْمُؤَمِنُونَ وَاَتَتْ تَرُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴾ (آل عمران: ١٠٠)، بل إن تشريعات التطوع (تصنع القيادات) والمسلم الحق من يحمل هموم مجتمعات المسلمين، وطموحات الأمة الإسلامية والعمل على إصلاح أحوالها، وذلك ما كان يردده ويعمل به فئة مباركة من أفراد المجتمع الذين عملوا بتوجيهات نبي الأمة محمد ﷺ: «مَنْ لَمْ يَهْتَمَ بِأَمْرِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ مِنْهُمْ»".

(۱) أخرجه الترمذي: الجامع الصحيح سنن الترمذي، كتاب صفة القيامة، المجلد الرابع، حديث
 (۲۰۱٦)، الناشر المكتبة الإسلامية، القاهرة، ص ۲٦٧.

(٢) رواه الحاكم في مستدركه، وقال فيه الألباني: ضعيف جداً، انظر السلسلة الضعيفة ج١/ ٤٨.

۳١

وحقاً إن هؤلاء الذين يتجاوزون ذواتهم عملة نادرة -كما يُقال- وكما كان يردد المعني بهذه الترجمة حيث يُذكِّرُ تلاميذه دائما بقول نبي هذه الأمة محمد تهم: «إنها الناسُ كالإبل المائة، لا تجد فيها راحلة»،، لافتاً النظر إلى شُحِّ القيادات قائلاً: «الفحول كثير والرجال قليل، والركب كثير والحاج قليل، والكتب كثيرة والمستفيد قليل، وعلم الرواية كثير وعلم (الدراية) قليل، ويصحب ذلك قلة العمل والعاملين، ولكن بركة أمة محمد وخيريتها ظاهرة للعيان».

وأخيراً أقول حمداً لله الذي أعانني على هذا (المشروع العلمي) الذي لم تكن حَجْمِ تحدياته الحقيقية معروفة قبل الشروع فيه، حيث أسهم عدم العلم بها -بحمدِ لله- في إنجازه وكماله، وحقاً إن الجهل بحجم التحديات كان خيراً، ومن المهم التذكير بأن من الدروس المهمة في إنجاز المشاريع العلمية أن يعطيها الباحث من أصول أوقاته، فمن أعطاها فضول الأوقات أعطته فضول النتائج، فهذا البحث بمتطلباته العلمية تجاوز البناء فيه أكثر من ست سنوات متصلة أن لوالدي ووالده منزلة عند ربهم حينما سخرني الله لهذا المشروع وأعانني عليه بالرغم من أن ظروف الحياة ومعوقاتها المعاصرة لا تخدم ميلاده أو كمال إنجازه.

وفي هذا المقام من التدوين التاريخي ثبت لي بشكل عملي أن سنن الله وقوانين التاريخ تؤكد أن الحق لا يضيع، وأن الحقيقة لا تطمسها عوامل الزمن التاريخية، أو عوامل التعرية أو التجوية الجغرافية، وأدعو الله أن تكون كتابتي في هذه الترجمة والترجمة السابقة (سليمان بن ناصر السلومي –الشخصية والرسالة–

 <sup>(</sup>۱) انظر: علي بن سلطان محمد القاري، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، كتاب ألآدب، باب تغير الناس،
 الجزء الثامن، سنة النشر: ١٤٢٢هـ / ٢٠٠٢م، ص٣٦٦٠، رواه أحمد، والشيخان، والترمذي، وابن ماجه.

دور المطوِّعين (المطاوعة) في الوحدة الفكرية) وكذلك الكتاب المعني بوالدتي (أمي مدرستي – نورة بنت عبدالله العضيب) من الإسهامات المهمة في سن السنن الحسنة في الكتابة عن التاريخ الاجتماعي بصورة تحديثية (غير تقليدية)، وأن تكون هذه الكتابات التاريخية الاجتماعية إسهاماً في بواعث التجديد في تدوين التاريخ الاجتماعي ومحفزاته وما يرتبط به من الجوانب المتلازمة معه حفظاً لحقوق الأمة.

لقد كانت هذه الترجمة عن الشيخ عبدالله وعن والده سليهان في كتاب واحد، ثم اقتضى البحث العلمي إدخال مبحث عن المطوعة ودورهم التاريخي، إضافةً إلى مبحثين عن (الشنانة والرس) فأصبح التشعب بقدر ما هو مطلب علمي إلا أنه مؤثر سلبي على أهمية الموضوع الواحد والرسالة الواحدة لأي كتاب، وذلك ما أوجب فصل تلك التراجم والموضوعات كل على حدة لأن لكل واحد رسالة فكان ذلك بحمدلله وتيسيره، كما أن من الثناء على ربي أن أقول: إن النتائج التي فكان ذلك بحمدلله وتيسيره، كما أن من الثناء على ربي أن أقول: إن النتائج التي البدء بهذا المشروع فأصبحت النتائج تُنسِي التحديات<sup>(1)</sup>، ولعل ذلك كله من بركات دعاء الوالد لولده، ودعوات أي والد لأولاده ولجميع ذريته حقيقة ظاهرة النتائج في الدنيا قبل الآخرة، لا حرمنا الله وذريتنا وجميع إخواننا المسلمين قبول دعواتهم الصالحة إنه سميع مجيب.

<sup>(</sup>١) من التحديات النفسية تكرارُ السماع لقول كثير من الناس: (الناس لا يقرأون، والتقنية العلمية أصبحت بديلاً عن الكتاب)، وبالرغم من أن عدم القراءة للكتاب العلمي أصبحت حقيقة مؤلمة إلا أن أهمية تدوين التاريخ للأجيال حقيقة أكبر من القول السابق، وأهم من ذلك أن التدوين واجب على كل قادر دون النظر إلى النتائج، ثم هناك تساؤل مطروح مفاده: من يستطيع القول جازماً بأن هذه التقنية سوف تستمر إلى يوم الدين؟! والله علام الغيوب، ومع الأخذ بعين الاعتبار عدم القراءة للكتاب العلمي أصبحت حقيقة مؤلمة إلا أن أهمية تدوين التاريخ للأجيال حقيقة أكبر من القول السابق، وأهم من ذلك أن التدوين واجب على كل قادر دون النظر إلى والله علام الغيوب، ومع الأوح مفاده: من يستطيع القول جازماً بأن هذه التقنية سوف تستمر إلى يوم الدين؟! والله علام الغيوب، ومع الأخذ بعين الاعتبار عدم القراءة للكتب فإن جهود أصحاب التقنية المطوعين في أنحاء العالم الإسلامي وغيرهم تعتمد في غالب أحوالها على توظيف التقنية المعلوماتية بإنزال الكتب أو بعض على العلمي أو بعض على أو تعويل معظم الكتب أو بعض المروع العلي ألى تعتبار عدم القراءة للكتب فإن جهود أصحاب التقنية الملوعين في أنحاء العالم الغيني النه، علما الغيوب، ومع الأخذ بعين الاعتبار عدم القراءة للكتب فإن جهود أصحاب التقنية الملوعين في أنحاء العالم الإسلامي وغيرهم تعتمد في غالب أحوالها على توظيف التقنية المعلوماتية بإنزال الكتب أو بعض أنحاء العالم الإليكترونية المتعدة على شبكة معتوياتها، بل وتحويل معظم الكتب العلمية إلى كتب اليكترونية، وواقع المواقع الإليكترونية المتحدة على شبكة المعلومات خبرُ شاهد على ذلك.

وختاماً فلله الحمد والشكر وحده على أن هدانا للإيهان بكهال عدله وتشريعاته وماكنا لنهتدي لولا أن هدانا الله وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن سار على منهجه إلى يوم الدين. وآخر دعوانا أن الحمدلله رب العامين

يمكن الحصول على هذا الكتاب كاملاً pdf أو ebook من الموقع التالي: www.3rdsector.org

## $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$



(710

## الملحق رقم (١)

## ترجمة عبدالملك السلومي- (حفيد المترجم عنه) -رحمها الله-

هو: عبدالملك بن محمد بن عبدالله السلومي، ولد في: ٥/ ٥/ ٥/ ٤٠٥ هـ، ودرس في مدرسة تحفيظ القرآن الكريم المرحلة الابتدائية، وأكمل المرحلة المتوسطة والثانوية في المعهد العلمي، ثم حصل على شهادة البكالوريوس من كلية الشريعة والدر اسات الإسلامية بجامعة أم القرى عام ١٤٢٥ هـ، وحصل على رخصة محاماة، وسُجِّل محامياً لدى قيد وزارة العدل برقم: ٢٩/٧٥ وتاريخ: ٢١/ ١/ ١/ ٢٢٤ هـ، ثم التحق وظيفياً بهيئة التحقيق والادعاء العام بتاريخ: ٤/ ٧/ ١/ ٢٩ هـ، كما حصل في التحق وظيفياً بهيئة التحقيق والادعاء العام بتاريخ: ٤ / ٧/ ١/ ١٩ هـ، كما حصل في أثناء عمله بالهيئة على الدبلوم العالي في برنامج الأنظمة الجزائية التابع لمعهد الإدارة العامة بالرياض لمدة سنة (من: ٢٦/ ٨/ ١٢٨ هـ، حتى: ٢٤/ ٩/ ٩/ ٢٤ هـ.)، وكانت نهاية خدمته من الهيئة في: ٢٩/ ١١/ ١٠٣٩هـ، حتى: ٢٢/ ٩/ ٩ مـ)، وكانت نهاية خدمته من الميئة في العلمية للالتحاق بالدراسات العليا، وابتُعث في بداية عام ١٣٤١هـ لإكمال دراسته تخصص قانون – حسب مشورة أبيه-، وحصل على شهادة الماجستير من جامعة (ايست انجليا) ببريطانيا نهاية عام أبيه-، وحصل على شهادة الماجستير من جامعة (ايست انجليا) ببريطانيا نهاية عام البيهم. متزوج وله ابنتين (مريم المولودة عام: ١٣٤٠هـ) ورفاء المولودة عام: ١٣٢٢هـ) من زوجته الكريمة/ غادة ابنة د.محمد بن علي العقلا.

صفاته:

كان من صفاته -رحمه الله - أنه ذو همة عالية وجدية واضحة وطموح كبير، وإرادة قوية في تحقيق أهدافه وتطلعاته في أمور حياته العلمية والعملية، ومن صفاته التي عُرف بها الصبر والتحمل ولم يكن يحب الرتابة ونمط الحياة المعتاد، فقد كان صاحب عزيمة تتحدى العوائق والصعوبات، وكان يحب المغامرات وما فيها من تحديات، ويتحمل بصبره نتائجها، كما عُرف بين زملائه ومحبيه بالكرم والجود والإحسان، ومما عُرف به ابتسامته وطلاقة وجهه مع الجميع وكتبها عنه معظم زملائه ومحبيه في رثائهم، ومن تغريداته التي تكشف عن بعض صفاته قوله: (عندما تتصدق على فقير، لا تظن أنك قد مثَّلت دور الكريم على المحتاج بل أنت مُحتاج يُعطي مُحتاج.. حاجته عندك.. وحاجتك عند الله). ومن صفاته أنه كان يرتاد جميع المجالس، ويحاور ويناقش الجميع لإيصال ما كان يؤمن به دون تنازلات عن مبادئه وقيمه، وهذا ما عُرف عنه وشهد له بذلك معظم زملائه من المشيعين والمعزين، والمتصلين فيما بعد ذلك على والديه وذويه. وفي إيراد بعض ما كُتب عنه من رثاء وتدوينه في هذا الملحق إثراء وإضافة لما عُرف عنه من صفات ومآثر حميدة.

وفاته: توفي في مكة المكرمة وعمره قد تجاوز (٢٩) عاماً وثلاثة أشهر إثر حادث مروري مساء يوم الاثنين ٢٤ ذو القعدة ١٤٣٤ وصُلِّي عليه بعد صلاة المغرب في اليوم التالي بالحرم المكي حيث جموع غفيرة من الحجاج، ثم دُفن بمقبرة العدل رقم (٣) برقم القبر: ٧/ ٣٢١ رحمه الله وأسكنه فسيح جناته، وعوَّض الله شبابه بالجنة، وجعل قبره روضة من رياضها. وكان قد غرَّد عن الإنسان بعد موته عند الآخرين فقال: «عندما نموت لا يهم موتنا الآخرين.. بعضهم يُغسِّل، بعضهم ليصلي، بعضهم يبكي، بعضهم يُواري، بعضهم يَرثي، لكنهم كلهم يستعدون للنسيان».

رثاؤه: نعاه كثير من محبيه وأقربائه وذويه بكلمات معبرة ومصبِّرة، وبأبيات شعرية، وكانت التعازي الإلكترونية فيه بوسم # عبدالملك\_السلومي، وقد تم جمعها برسالة مكتوبة بعنوان: (قالوا عن #عبدالملك\_السلومي) على الرابط التالي: http://cutt.us/abGrP، إضافة إلى كامل المقال الذي كتبه وسطره والده عنه بعنوان: (#مما\_علمني\_ابني)، ثم ما كتبه والد زوجته الوفي د. محمد بن علي العقلا بعنوان (يرحمك الله ياعبدالملك)، ولعل إيراد بعض ما كُتب من رثاء يكشف كثيراً عن شخصيته ومكانته عند محبيه.

وكان مما قيل عنه ما كتبته والدته عنه:

«تعجز كلهاتي –وأنا والدته– عن التعبير عن فجيعة وفاة ابني لكني أقول: إنا لله وإنا إليه راجعون، وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله.. رحل ولدي إلى دار السلام إن شاء الله، وما عند الله خير مما عندي له .. عزائي: أنه كان يُعدُّ نفسه لهذا الرحيل حتى بتغريداته التي منها (أريد الجنة وفي الجنة سأتمنى ما أريد) ..

عزائي: أنه احتضن القرآن في قلبه .. عزائي: أنه بارُّ بوالديه ويُدخِل السرور علينا ويبحث عن كل ما يسعدنا بكلامه وحسن خلقه ويبذل كل غالي ونفيس من أجل إدخال السرور علينا .. عزائي: أنه كان يرى السعادة في تفريج الكربات وإغاثة الملهوفين .. عزائي: أنه كان يأمر بالمعروف ويستنكر المنكر في تغريداته ورسائله، ولا يخشى في الله لومة لائم ..

عزائي: أنه كان يحب العلم والعلماء وأهل القرآن ويحضر مجالسهم فقد كان خاتمة مساء وفاته في مجلس علمٍ وذكر حيث كانت مناقشة رسالة علمية لأحد أصدقائه وزملائه.

عزائي: أنه كان واصلٌ لرحمه وزائرٌ لأقاربه.. عزائي: أن فلذة كبدي كانت أخلاقه عالية، وابتسامته المعروفة عنه لا تفارق مُحَيَّاه، وقلبه سليهاً أبيضاً.. عزائي: أنه كان دائم لسؤال ربه الجنة والفردوس الأعلى، وكان يطلب مني أن أدعو له بذلك .. عزائي: أنه يدخل السر ور على من يجلس معه.. وكان كريها يحب العطاء.. عزائي: بأنه مات ولديه نية وإرادة في أفعال الخبر.. وطمو حاته وأحلامه تسبقه.. وهمته تعانق السياء وكان حسن الظن بالله تعالى.. كان معلياً للقرآن في الغربة.. وكان يتصل على ويخبرني بإنجازاته.. وكان لديه أسلوب دعوى لَبق كسب به أصدقاء وأحباب كثر.. عزائي: أنه في آخر أيام رمضان السابق من المتبرعين للمجاهدين والمحتاجين، وكان من المكثرين في أعمال الخبر .. عزائي: أنه في مثل هذه الأيام يحج بي إلى بيت الله الحرام وما يصحب ذلك من أعمال الخبر المعروفة عنه.. وكان آخر كلامه من الدنيا لا إله إلا الله ورافعا سبابته ومبتسباً كما نُقل لي، وصلى عليه الآلاف من ضيوف الرحمن .. فالحمد لله حمد الشاكرين الصابرين، وطلبي من الجميع أن يسامحوا ابني عبدالملك ويحلُّوه عن كل ما بدر منه تجاه أي أحد، فإن هذه الدنيا دار ممر وليست دار مقر .. ولا تنسوه من دعائكم فإنه يؤ انسه.. رحم الله ثمرة فؤادي وجعله مباركا في موته . . ليُبنى لنا بسببه بيت الحمد في الجنة». (والدة #عبدالملك).

وكان مما قال عنه والده بعنوان: (#مما\_علمني\_ابني) بعد حمد الله والثناء عليه: «لقد أعطاني ربي عز وجل الكثير من الخير والبركات، ومن ذلك أن وهب لي ذرية -جعلها الله طيبة مباركة- علَّمتُهم (وتعلَّموا منِّي) كواجب شرعي -عند أي أسرة مسلمة-، نتعلم من الحياة فنصيب ونخطئ ونذنب ونستغفر بما فينا ابننا

۳١

الذنب والخطيئة.

ومن مسلَّمات الحياة في جميع المجتمعات أن الوالدين مربين وأساتذة لأبنائهم وبناتهم، فهم بيوت خبرة مشفقة لأولادهم –حسب أنهاط بيئتهم– لكن أن يكون الابن أو البنت أستاذاً لأبيه أو لأمه في بعض الأمور فهذا ما لا يعرفه أو يدركه تمام الإدراك الكثير من الآباء والأمهات، وفي هذا المقام كتبت بعضاً من الذكريات العاطفية عن ابني فأقول وبالله التوفيق:

لقد علمني ابني # عبدالملك رحمه الله أو تعلمت منه.. أشياء كثيرة ومعاني حميدة. علَّمني بعد وفاته معنى الإيهان بالقضاء والقدر في السراء والضراء، لا سيها بالشقِّ الثاني (الضراء)، فقد تعلمت أكثر وأكثر أن لا راد لقضائه وقدره، تعلّمت معاني ومشاعر إضافية، فعندما يُقبض ولدي وأفقد ثمرة فؤادي يجب أن أتذكر (الحمد والاسترجاع) ليعيش معي ثناء ربي وأعيش معه، لقد تعلّمت –عملياً في هذا الحدث حديث رسول الله ﷺ: «إذا مات ولد العبد قال الله لملائكته: قبضتم ولد عبدي، فيقولون: نعم، فيقول: قبضتم ثمرة فؤاده، فيقولون: نعم، فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حدك واسترجع، فيقول الله: ابنوا لعبدي بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد»<sup>(()</sup>. حقاً إن هذا هو العوض الحقيقي، وتلك هي مكرمة التعويض من رب العالين، فحمداً لله على قضائه وقدره.

علَّمني -رحمه الله- المعنى الحقيقي -العملي- لاحتساب المفقود والشكر للموجود حينها عشتُ الحزن بالفقدان، وفهمت لماذا تكرر كثيراً في القرآن نفي الحزن عن أهل الجنة وأن انتفائه من أساسيات نعيمها، كما أدركتُ -عملياً-معنى قول الله تعالى عن فقدان يعقوب لابنه يوسف: ﴿ وَأَبْيَضَتَ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَكَظِيمٌ ﴾ (يوسف: ٨٤)، ومما أيقنت به بعد وفاته أن الابتلاء درجات

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳/ ۳٤۱، رقم ۱۰۲۱) وقال: حسن غريب.

ومستويات، فالابتلاء من الله يتضاعف على ذوي الميت حينها يكون بموت الفجأة، ثم إن الابتلاء يزداد حينها يكون الفقدان متعلقاً بالابن حيث هو ثمرة الفؤاد، ويتضاعف الابتلاء كثيراً حينها يكون هذا الابن بارَّاً بوالديه وقرة عين لهما، ثم يَعظُم الابتلاء حينها يكون الابن من سواعد والديه يُعدَّانه علمياً وتربوياً ليكون معها في رسالة الحياة التي اختطاها لنفسيهما، فتكون حرارة الفقدان لثمرة الفؤاد بالفؤاد ليست كغيرها، وكأن ابن الرومي يصف حالنا مع ابننا عبدالملك حينها قال:

على حينِ رُمْتُ الخيرَ من لَحاتِه وآنستُ من أفعاله آيةَ الرُّشـــــدِ طواهُ الرَّدى عنِّي فأضحَى مزارُه بعيداً على قُربٍ قريباً على بُعــــدِ

وأدركت بوفاة ابني دوافع العالم شمس الدين محمد بن عبدالله الدمشقي الشافعي تأليف كتابه (برد الأكباد عند فقد الأولاد)<sup>(۱)</sup>، لكن هذا الحدث بمضاعفاته علَّمني أن الصبر حقاً لا يتحقق إلا بالمصابرة والتصبر، وأن عزَّائي في فقدانه يكون بإيهاني بأنه سبقنا إلى رب غفور رحيم، ومما عزَّاني ما قرأته لأبي مسلم الخولاني (ت ٢٢هـ) رحمه الله في قوله: «لأن يولد لي مولود يحسن الله عز وجل نباته، حتى إذا استوى على شبابه، وكان أعجب ما يكون إليَّ قبضه مني، أحبَّ إليَّ من أن يكون لي الدنيا وما فيها»<sup>(۱)</sup>. وعلى قدر قيمة المفقود (الولد) والتي لا تُقاس بثمن يكون الجزاء والثواب من الله (فعِظَمُ الجزاء من عِظَمِ البلاء)، وعلمني هذا الفقدان لابني معنى قول أبي مسلم الخولاني (حتى إذا استوى على شبابه) وأن ما صحب هذا الولد من جهد وجهاد وتعليم وتربية في مراحله العمرية لا يضيع عند الله مع الاحتساب حيث

(١) انظر رابط تحميل الكتاب

http://www.mktaba.org/vb/showthread.php?t=16872.

<sup>(</sup>٢) ذكره أبا نعيم في حلية الأولياء حديث رقم: ١٨٠٩.

أكرمني به وبغيره، فله الحمد والشكر عدد ما حمده الحامدون وأثنى عليه الشاكرون. ومما عزَّاني فيه أن موته كشف لي حجم محبته عند غيري من أقربائه وذويه وأصدقائه وحبيه، حتى شاطرني في فقدانه والحزن عليه المئات بل الآلاف من أولئك، وما رأيته من الآخرين خير شاهد على ذلك، -فحمداً لله وشكراً له-. وعلَّمني ابني.. بعد وفاته التي كانت بحادث مروري<sup>(1)</sup>، حقيقة النفس البشرية وضعفها وأن الموت أقرب إلى الإنسان من شِراك نعله، ومصادر تقوية هذه النفس الضعيفة، حيث القلب البشري يحزن والعين تدمع، ولكن القرآن يجبر المصاب والسنة النبوية تدفعه إلى تجاوز المحن والمصائب، فحمداً لله على دين لا يتجاهل الفطرة البشرية ولكن يُوجِّهها إلى ما به تسكن القلوب وتطمئن الجوارح في ألَذينَ ورَحْمَةٌ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُهْ تَدُونَ ﴾ (البقرة: ٢٥١-١٥٧).

كما تعلَّمت من ابني بعد وفاته.. أنه بكسبه الأعداد الكبيرة من الأصدقاء والأحباب والإخوة والأصحاب لم يكن نتاج نسب أو منصب أو جاه أو مال وإنها كان نتاج خلقه الحسن وتبسمه في وجوه الناس وحسن تعامله واستيعابه لكل الأطياف المتعددة في المجتمع وكرمه مع الجميع كها هو خُلُقَه، فأدركت أكثر وعرفت معاني أعظم لعبادة حسن الخلق، وأن حسن الخلق يبني من العلاقة مع الله ومع عباده كها تبني العبادات الخاصة مع النفس ومعبودها، فتذكرت بيقين راسخ حديث رسول الله على: «إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا»".

 (١) يُتوقع -والله أعلم- أن أسباب الحادث كانت نتاج السرعة أو استخدام التلفون أو كليهما مع ملاحظة وجود سيارة نقل عام كانت أمامه غير مسرعة وفي المسار الأيسر من الطريق، وفي كل الأحوال فإنه وغيره من ضحايا غياب (الثقافة المرورية المتكاملة).
 (٢) رواه الترمذي في سننه (كتاب الصلة والبر) باب ما جاء في معالي الأخلاق/ حديث رقم: ٢٠١٨. علَّمني ابني.. أن البِّر أكبر من تلبية طلبات الوالدين، بل بتلمس احتياجاتهم وما يرضيهم، فعلمني كغيره من إخوته -بحمد الله- بأنه لا يدخل على والديه من سفر قريب أو بعيد إلا وأحضر معه ما يؤنس به أباه وأمه وإخوته من هدايا عينيه تُدخل البهجة عليهم مطبقا المنهج النبوي (تهادوا تحابوا)، إضافة إلى أمور معنوية وأخبار تهم أباه فتُدخل السرور عليه (بشرِّوا ولا تنفِّروا)<sup>(1)</sup> فاللهم كما آنسَنا في الدنيا فآنس وحشته واجبر غربته-.

وعلَّمني ابني.. قائلاً لي: يا أبتِ لقد استطعت أن أنتصر على شُحِّ نفسي حينها اخترت لها صورة أخرى من صور العطاء، فلا أفاصل عامل صيانة لسيارتي أو بيتي في أجرته محتسباً ما طلبه مني بأن كل ما زاد عن حقه صدقة عليه دون إشعاره

بذلك، ووجدت ذلك راحة في نفسي وبركة في رزقي –اللهم تقبل ذلك منه–. علَّمني ابني.. عملياً أن الجدية الدائمة في أعمالي العلمية مُضْعِفة لصحتي ومُقَلِّلة من إنتاجيتي، حيث كان ينتزعني انتزاعاً من مكتبي وما فيه من بحوث ودراسات ومقالات ومسؤوليات إلى بعض أصدقائي وأحبابه في الاستراحات والرحلات، وكان يقنعني بذكر أسماء بأعيانهم يفوقونني فضلاً وعلماً وعملاً وقد وضعوا لأنفسهم من الترويح والاستراحات ما يتقوَّون به على حياتهم الجادة، وكنت أشكر له هذا الصنيع وأدعو له بقدر ما أشعر بذلك من راحة واستراحة محارب من بين الكتب والملفات، وقد ذكَّرني عمليا بصنيعه هذا ما ورد من أثر (ولكن ساعة وساعة)<sup>(n)</sup>.

وعلَّمني ابني.. حينها ذكَّرني بالقيمة الحقيقية للإنسان في حالات التعريف بشخصي، عندما أشار عليَّ أكثر من مرة بأنه ينبغي عليَّ عند تعريف الآخرين

(٢) رواه مسلم كتاب التوبة، باب فضل دوام الذكر والفكر في أمور، حديث رقم (٤٩٤٤).

۳۲

 <sup>(</sup>۱) حديث (تهادوا تحابوا) رواه البخاري في الأدب المفرد حديث رقم (۲۰۷)، وحديث (بشروا ولا تنفروا) متفق عليه.
 (۲) مدادم المكتاب التربية بالدينية المديمانية في أسبب حديث قد (٤٩٤٤).

بشخصي بالمطبوعات أو البرامج الإعلامية أن يكون الاقتصار في التعريف بباحث في شؤون القطاع الخيري أو التطوعي أو الثالث، فهو خير من كل منصب اعتباري قائلاً: العلم والبحث وسام يبقى وغيره يزول، والاستقواء بالعلم خير من غيره.

علَّمني ابني.. حينها قمت بزيارته في مدينة (يورك) البريطانية في السنة الأولى من بعثته الدراسية أشياء كثيرة لكن ذاكرتي احتفظت بها استوقفني حينها مررنا بجوار كنيسة يورك وقال لى: إن بلدية المدينة تمنع منعاً باتًّا أي بناء أو مبانى تعلو على تلك الكنيسة في أرجاء المدينة وكان لا يتجاوز ارتفاعها أربعة أدوار أو خمسة، فأدركت تقديس المقدس رغم علمانية الدولة التي تفصل بين الدين والحياة، وعلمني ابني بعض صنوف المعرفة حينها زرته قُبَيْل انتهاء دراسته للماجستير في مدينة (نورج) البريطانية بجامعته التي يدرس فيها (إيست انجيليا East Anglia) وأخذني إلى مكتبة الجامعة، وشرح لي عن بعض الوسائل المعرفية الحديثة في المكتبة، فأدركت الفارق العلمي الكبير في تطور العلم والمعرفة والفوارق فيها بيننا وبين الغرب – مع الأسف-، كما أدركت الفارق المعرفي الكبير بشكل واضح بين فترة دراستي السابقة في بريطانيا (١٤٠٩هـ - ١٤١٥هـ) ودراسة ابني عبدالملك (١٤٣١هـ-١٤٣٣هـ)، فانعكس ما علَّمني إياه ابني على مكتسباتي العلمية والمعرفية وثرائها-لا حرمه ربي أجر ما صنع-. علَّمني ابني. . أن استيعاب مفهوم القطاع الثالث وتطبيقاته الإدارية العملية ليس سهلاً بالقراءة النظرية فقط، وذلك حينها قال لي أثناء دراسته في بريطانيا: «حقاً لم

أفهم كتابك يا أبي (ا**لقطاع الثالث والفرص السانحة -رؤية مستقبلية)** ( بشكل كامل حينها كنت في وطني -السعودية-، لكنني فهمته عملياً في بريطانيا حينها رأيت

http://cutt.us/UozL

وعشت بنفسي واقع قطاعات الدولة، وأن الحكومة في الإدارة الحديثة لا تعدو أن تكون قطاعاً من قطاعات الدولة بل هي أصغر قطاعاتها»، حيث عاش بنفسه مع بعض زملائه جوانب عملية من دور القطاع الثالث في الشراكة والمسؤولية المجتمعية. فقد قام -كأنموذج- مع بعض زملائه في فرز وتصنيف بعض الأثاث الذي في الغالب يتركه الطلبة السعوديون المبتعثون حينها يغادرون بريطانيا، ورأى ما لفت انتباهه عن المنظمات التطوعية ودورها في قوة الدولة واستقرارها، وكذلك عندما شارك بعض زملائه الأنشطة التطوعية المتعددة داخل الجامعة وخارجها، مما أسهم في فهمه عن مشروع القطاع الثالث وأنه برنامج إصلاحي كبير لدول وعلَّمني ابني.. أن الفساد الإداري والمالي لأي دولة منظومة وليست أشخاصاً، منبهاً لي أكثر من مرة بعدم نقد أشخاص محددين من المتنفذين الفاسدين بقدر أهمية معرفة أن الفساد: مجموعة من النُظم الإدارية والأشخاص المراحي في بقد

بينهم برباط الفساد والإفساد الذي يكون مبرمجاً في الغالب وليس عفوياً. كما علَّمني ابني.. في حياته نظرياً بحديثه أكثر من مرة عن غياب المنظومة المرورية المتكاملة، وأن الانتحار الجهاعي المروري في السعودية كأعلى معدل في العالم نتيجة طبيعية لهذا الغياب، فليست السلامة في حزام الأمان لوحده، وليست في نظام ساهر فحسب، بل إن السلامة المرورية منظومة متكاملة من النُظم والإجراءات تقودها إرادة سياسية قوية وتقوم على التعليم والتربية والتثقيف لتكون ثقافة مجتمعية متكاملة -كها هي في دول الغرب تشترك في مسؤوليتها جهات متعددة، وأقول معلقاً على قول ابني: هذا الواقع الخاطئ يكشفه بشكل أوضح غياب أي مؤسسة خيرية أو جمعية أهلية معنية بهذا التخصص نتيجة غياب مفاهيم الدولة الحديثة القائمة على مؤسسات القطاع الثالث التي تُكَمِّل نقص خدمات القطاع الحكومي وتعالج ثغراته. علَّمني ابني.. أن أستفيد من جميع أبنائي في تصحيح مقالاتي وكتبي والملاحظة عليها، فقد كان ابني عبدالملك مصححاً لبعض فصول الكتب التي قمت بتأليفها عن والدي ووالدتي وجدي ولا سيما المقدمات وهو لا يزال في بريطانيا، وكذلك لمعظم مقالاتي ورسائلي بعد عودته من بعثته الدراسية، لقد علمني العمل ببعض أصول المقدمات والنتائج للكتب والمقالات مما أجهله في ذلك من جديد، وهو بذلك قد أسهم في رفع مستواها العلمي ووضوح رسالتها، فحقاً إنه علّمني. ومما علَّمني ابني.. بعض آليات الاستفادة من برامج التقنية، فلا زلت أتذكر كيف أعطاني درساً متكاملاً عن آليات عمل الهاشتاق (#) في (تويتر) والاستفادة منه، وقال لي: إن التغريدات إذا لم تكن رسالة موجِّهة فالفائدة منها ضعيفة أو مضيعة رحمه الله-، والتي كان منها قبل وفاته بإحدى عشر شهراً تغريدة: (أريد الجنة.. وفي الجنة سأتمنى ما أريد) وبمراجعة تغريداته تشجعت على التعريف بها بعد ماته، وعاولة إعادة التغريد بها من قِبَلي ومن غيري ليكون له من أجرها نصيب العلم المُتفَع به بعد المات".

علَّمني ابني.. أن لا أدع للتشاؤم موضعاً في أجواء الغلبة الظاهرة للباطل على الحق فيورث الإحباط ويؤثر على العمل، وكثيراً ما كان يقول لي: إن التفاؤل موضعه العسر وليس اليسر، حتى أن آخر تذكير منه لي بالتفاؤل أن أعاد عليَّ ما سمعناه جميعاً من فضيلة الشيخ الدكتور ناصر العمر حينها زار خيمة عائلتنا بالقصيم في مناسبة عيد الفطر المبارك ١٤٣٤هـ، وتحدث فيها عن التفاؤل، وكان يذكرني

info@the3rdsector.org

<sup>(</sup>۱) انظر عنها وقد بلغت (1101) تغريدة، على صفحته في تويتر /twitter.com// (۱) انظر عنها وقد بلغت (1101) تغريدة، على صفحته في تويتر /mttps://twitter.com وأتمنى من القراًء إعادة التغريد بما يحقق الفائدة منها، علماً بأنها مجهزة بملف إلكتروني كاملة لمن أراد تفعيلها بإعادة تغريدها، ويمكنه التواصل على البريد الإلكتروني:

بكلهات الشيخ التي تحدث فيها عن قمة تفاؤله حول أحداث الانقلاب في مصر بالرغم مما يحيط بها من صور التشاؤم حينها شرح للحضور أحداث الأحزاب المتحزبين ضد الحق من سورة الأحزاب، ووجوب التأمل والتدبر في هذه السورة التي تصنع الفأل والأمل عند كل مسلم ومسلمة في أوج انتفاش الباطل ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَنُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴾ (الأحزاب: ١٠)، فلن أنسى الفأل ممن تحدَّث عنه، ولن أنسى لابني تذكيره لي بذلك مراتٍ عديدة. وتعلّمت من وفاة ابنى أن مجتمعنا -بحمد الله- لا يزال على خير كبير، وأن أمة محمد ﷺ بخير عظيم، حينها رأيت حشود المشيعين وجموع المعزين وقوة العلاقات الأخوية والاجتماعية بين الناس، بالرغم من حملات التغريب ومحاولات تغيير القيم الدينية والاجتماعية وما أحدثته الأسواق الاستهلاكية وآليات التقنية الحديثة وأجهزة التواصل الاجتماعي من تعزيز قيم الليبرالية الفردية والأنانية الشخصية، مما يدل على عظمة قِيَم هذا الدين الذي يتجاوز التحديات ولا تطفئه الأفواه المغرضة وإن كبُّرت، والألسن الكاذبة وإن طالت، ولا وسائل التقنية وإن انتشرت وضربت أطناب بيوت الوبر وأسوار منازل المدر في أرجاء المعمورة، فيالله ما أعظمك من دين!! يحفظ الأمة أكثر مما تحافظ عليه.

تعلَّمت من وفاة ابني عبدالملك عملياً.. أن من حق الميت على ذويه تعبداً لله ووفاءً للميت المسارعة بتخصيص صدقة جارية له بعد مماته، وذلك بالعمل على (تأسيس مشروع خيري) خاص له ولعائلته، فكان بحمد الله بداية الترتيب لهذا المشروع من والديه وأسرته، وقد بادر بعض أصدقائه وأصحابه وأحبابه وزملائه – وهم كثير بحمد الله– وسبقوا بتنفيذ بعض الأعمال الخيرية صدقةً جارية ووفاءً لمن أحبوه في حياته وبعد مماته، مما جعلني أوقن أن له خبيئة فيما بينه وبين ربه، فانقطاعه عن العمل الصالح واستمرار عطاءهم من مؤشرات الخير في الدنيا والآخرة. الجميع وفاءهم وشراكتهم فيما يعود على الجميع بالخير في الدنيا والآخرة. وفي الختام .. علمني وعلمني ابني عبد الملك، وتعلمت منه الكثير والكثير، والذكريات الطيبة تتزاحم لكنني آثرت عدم الكتابة عنها، فالمقام لا يسع للذكريات ولا لكل ما تعلمت منه، ولو كان حياً ما فتنتُهُ بالكتابة عنه بأنه علَّمني وتعلَّمتُ منه، لكن تشريعات سيدنا ونبينا محمد ﷺ التي قال فيها: «اذكروا محاسن موتاكم» (\*) فتحت لي هذا الأفق فكتبتُ هذه الخواطر والمشاعر العاطفية، ولعل تدوين معظم ما كتبته عنه، وما كتبه الآخرون عنه في هذا الملحق من هذا الكتاب يكشف شيئاً من شخصيته، ويكون سبباً في الترحم عليه والدعاء له، أسأل الله أن يتقبل هذه الكلهات وأن ينفع بها، وأن يتقبَّله مع الصالحين والشهداء وحَسُن أولئك رفيقا». وكان مما قال عنه والد زوجته د. محمد بن علي العقلا ونُشِر في صحيفتي (المدينة والرياض):

«كان عبدالملك –رحمه الله– رجلاً قويًّا وشريفًا في المواقف، عاش حياته حميدًا ودودًا، ومات مفقودًا.

وداعًا ابني الحبيب (عبدالملك)، فلقد كنتَ محبًّا للخير، حريصًا على أداء الشعائر والعبادات في وقتها. رحمك الله، فقد كنت حنونًا، ذا قلب، وذا رأي وحكمة وأدب. وداعًا ابني (عبدالملك)، فلقد كنت ليّن الجانب، طلق الوجه، قليل النفور، طيّب الكلمة، تدوم بين الناس محبته، وتتأكد مع مرور الأيام مودته.

وإلى مهجتي القلب والفؤاد حفيدتي (مريم ووفاء) أقول لهما: أنتها في العين والقلب مني، ومن جميع المحيطين بكما، والله يتو لاكما بعنايته ورحمته وفضله وجوده وإحسانه ولطفه وبركته؛ فلقد كان أبوكما -رحمه الله- رجلاً من أنبل الرجال؛ فحقكما الفخر والاعتزاز به -يرحمه الله-، كما خاطب ابنته زوجة عبدالملك بما يُعينها على الصبر والمصابرة. وفي ختامها دعاءٌ صادق من القلب: رحم الله الابن (عبدالملك)، حَسَن الذِكْرِ

<sup>(</sup>١) صححه السيوطي في الجامع الصغير عن عبدالله بن عمر مرفوعاً، ص ٩٠٥.

(١) المقال بجريدة المدينة على الرابط التالي:

http://www.al-madina.com/node/490727

وفي جريدة الرياض على الرابط التالي:

http://www.alriyadh.com/201317/11//article884620.html

ما أزال أتذكر يدى وهي تصافح يدك مصافحة كنا نعتقدها مصافحة لقاء، ولكن كانت مصافحة وداع.. مصافحة وداع منك لمن أحبوك لا لدنيا فانية، ولا مصلحة زائلة، بل محبة في الله تمتد حتى المات وبعده.. كلما أتذكر آخر يوم لي معك وأنا أصافحك أتذكر قول الشاعر: كابد الأهوال في زورته \* ما سلم حتى ودَّعا ما أزال أتذكر آخر نظرة لى إليك وأنا أراك من خلف باب الفصل وأنت تجلس جلسة أخيرة مع طلابك لتلقى عليهم آخر درس في حياتك وكان فصلك بجوار فصلي... هنيئا لك أخى عبدالملك على ما رأيته أثناء جنازتك من حضور كثيف من أهل الخبر والفضل والاستقامة، وهم يز دحمون للصلاة عليك ودفنك والدعاء لك.. هنيئا لك رضا والديك عنك، وثناؤهم عليك.. هنيئا لك دعوات الناس لك ممن عرفك ولم يعرفك.. هنيئا لك ما أودعته من محبة في قلوبنا لم تخالطها أي مصلحة دنيوية، بدليل أننا ما نزال نحبك حتى وأنت دفين تحت الأرض.. إن عزَّ في الدنيا اللقاء بكم \* ففي مواطن الحشر نلقاكم ويكفينا اللهم اغفر له، وارحمه، وتجاوز عنه، واجمعنا به في جنات ونَهَرَ في مقعد صِدْق عند

مليك مقتدر».

وكتب عنه صديقه الخاص ورفيق دربه المحامي/ علي بن فريح العقلا ومما قال عنه: «لقد وفقني الله بأن شاركت في غُسل جنازته، ووالله إني رأيت البسمة على محيَّاه وسبابته مرتفعة، وأحسبه والله حسيبه أنه محافظاً على صلاته، بارَّاً بوالديه، يدافع عن الإسلام وأهله ودعاته في كل مقام استوجب ذلك، لقد صلينا عليه صلاة الجنازة بعد صلاة المغرب في الحرم المكي، وصلَّى معنا عليه مئات الآلاف من الحجاج، وتبع جنازته للمقبرة خلق كثير، وكنت قد وقفت مع أهله الذين يستقبلون المعزين لأني أحسب نفسي من أهله، وقد رأيت في وجوه المعزِّين التأثر لوفاته وبعضهم يذكر محاسنه، فالناس شهود الله في أرضه».

وقال عنه في كلمة أخرى: «والله إني وجدت فيه كل ما ذَكَرَته والدته عنه -صبَّرها الله- من حسن الصفات. ولقد اختلفت معه في آخر حياته لأجل دنيا، فكنت أبتعد عنه لأني أرى نفسي على حق وكان هو يقترب مني -رغم أنه يرى أنه على حق-. وأُشهد الله على مسامحته، ووالله إن والدتي لازالت تعاني من فاجعة فراقه، ومازالت في خلوة مع نفسها، وكلما أذكر اسم الفقيد هلَّت دموعها، فهي والدته أيضاً، عاصرت طفولته وصباه وشبابه ورجولته.

وإني أرجو من الله عز وجل أن يغفر له ويرحمه ويصبرنا على فاجعة فراقة، اللهم اغفر لعبدك عبدالملك السلومي، واجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزق والديه وزوجته وإخوته الصبر والسلوان، واحفظ ابنتيه مريم ووفاء وأصلحهما واجعلهما من الولد الصالح الذي يبقى للمتوفي بعد وفاته. وإنا لله وإنا اليه راجعون، والحمد لله رب العالمين».

وكتب صديقه وزميل دراسته في بريطانيا الأستاذ/ أحمد الخطيب كان يقول لي دائما: «احتسبه لوجه الله...» وذلك في كل أمر أرى فيه مشقة علي أو يحزنني.. كان يذكِّرني دائما بالصلاة، وأن لا أسهى عنها مهما كثُرت ذنوبي. فكان لي كهدية من الله عزوجل ليذكرني بحبل الوصال مع الله في بلد تكثر فيه المعاصى والذنوب..

كان يسألني عن أحوال سورية في كل مرة يلقاني، فقد كان اهتهامه بأمور المسلمين كبيراً، وقلبه حزين لكل مأساة أو مصيبة يراها تحل بأهل سورية والمسلمين عموما.. كان كلما ضاق صدري مما يجري في بلدي سوريا هوَّن عليَّ وواساني وذكَّرني بحكمة الله والخير في قضاءه.. كان لا يتوقف عن سؤالي عن أهلي في كل لقاء، والاطمئنان عليهم، والدعاء لهم. فذلك من حسن أخلاقه

٣٣

وحبه لأصدقائه.. رحمة الله عليه فلا يغيب مثله عن دعائنا له بالمغفرة والجنة.

وكتب الشيخ/ خالد بن أحمد الثبيتي بعنوان: (وبشر الصابرين) «عبدُ الملك – رحمه الله – من بيتِ علم ودينٍ، ومن أسرةٍ مشهودٌ لها بالخير، كانت بعد توفيق الله سبباً في: بره بو الديه ورضاهم عنه، (رضا الله من رضا الو الدين)، ورحمته ورفقه بالطلاب، (ما جعل الرفق في شيء إلا زانه)، (الراحمون يرحمهم الرحمن)، وثناء الناس له بالخير، وذكرُه الطيِّب، (عاجل بشرى المؤمن)، (أنتم شهداء الله في أرضه). وكون وفاته بحادث سير نرجو له أجر الشهيد، كما قاله سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمه الله، في «فتاوى نور على الدرب» (٣/ ١٤٢٦)».

وكتب الأستاذ/ عبد الرحمن بن صالح العقيِّل لوالده فقال: «عزاؤنا لكم أنه رحل وأنتم راضون عنه، وأنه مات على خير، فوالله ما ذُكر في مجلس إلا وعبارات الإطراء والثناء عليه، وهؤلاء هم شهود الله في أرضه».

كما كتب عنه عبدالسلام بن أحمد مدني من أمريكا برسالة قال فيها: «يعلم الله كم فَجَعَنا خبر وفاة عبدالملك، فهو نعم الإنسان صاحب الخلق والمروءة، متواضع يحب الخير وخدمة إخوانه، ولا أزال أتذكر موقفه حين شجعني على السفر للدراسة وكسب المعرفة، وقدَّم لي نصائح جيدة بدت آثارها واضحة على مسيرتي الدراسية، أسأل الله أن تكون عاقبتها خيرا، وكان يعرض علي خدمته ومشورته في أي وقت. نِعْمَ الرجل بأخلاقه وابتسامته الوضيئة دائما».

وكتب زميله ياسر بن تركي العقلا ومما قال فيها: «كان نِعْمَ الأخ والصديق، وكان حقيقة شهماً ومحباً للخير، نغبطه وعائلته على حب الناس له، ولكن بإذن الله سوف يلقى ثواب ذلك في آخرته فهي نعم الدار».

كما كتب أحد الجيران المحبين لعبدالملك وهو علي بن حسن الزهراني أبورعد فقال بعنوان (عزائي اليكم جميعا): «رحم الله عبدالملك السلومي لم أقابله يوما غير مبتسم، كان محباً للناس ودوداً، كان يناقش ويتكلم بكل أدب وسماحه، حتى وإن اختلف معك في الرأي، يدخل إلى القلب بسهوله، يسأل عن الجيران وما هو الجديد في محيطنا، وكان دائم التفاؤل، وينصح بالصبر، وأن القادم سوف يكون أفضل بالرغم من حداثة عمره».

وكتب العقيد خالد بن رشيد الرشيد بعنوان: (ولا نقول إلاما يرضي ربنا) «لقد كان عبدالملك نعم الصديق ونعم الرفيق، فلا تكاد تجد صفة حسنه إلا وتجدها فيه، وقد كان من روَّاد بيت الله الحرام طيلة مكوثه في مكة، وكذلك حرصه على أداء العمرة باستمرار، أقول هذا بحكم قربي منه رحمه الله، وكذلك قرب عملي من المسجد الحرام، فلقد فقدت الصديق والقريب والحبيب والصاحب والأخ».

ويقول سعيد بن صالح الجوهري.. مدرس التربية البدنية بدار الحديث المكية بعنوان: (رحمك الله ياعبدالملك) «يعلم الله وأُشهد علَّام الغيوب أنه كان -رحمه الله- صاحب خلق عالي وقلب نظيف لا يحمل حقداً على أحد، أحبه زملائه وطلابه. فأسال الله له الجنة اللهم آمين».

يقول زيد بن فايز الحارثي بعنوان: (ماذا عساي أن أقول؟) «ماذا عساي أن أقول!! لقد جالسته كغيري ممن عرفوه واستفدنا منه في أشياء كثيره، في سلوكه، وخلقه، وتعامله، وطيب معشره، وتجاوزه لمن أخطأ بحقه... كان محبوباً من الجميع، يجيد التعامل مع الجميع بصورة سهله جداً من ذلك ابتساماته التي لا تكاد تغيب عن محيا وجهه... لم ألحظ عليه انفعالاً قط أو تغير في ملامح وجهه مهما حصل... حتى إننا في خلافنا مع الغير نطلب منه أن يحكم بيننا فيما يُطرح من خلافات، ويدهشنا ببراعة فهمه العميق أن يحتوي الموضوع ويُرضي الجميع بصورة مذهلة دون أن يميل مع طرف دون الآخر، حتى يظن كل مناً أن له منزلة خاصة لدى عبدالملك لم يحظى بها غيره. نعم هكذا كان صاحب أدبٍ وخُلُقٍ وتعاملٍ حسن مع رفاقه –رحمه الله-».

يقول عبدالعزيز بن إبراهيم التويجري بعنوان: (كان جريئاً في الحق رحمه الله) «لقد تعلمت منه شيئاً أهم بكثير من كل الأشياء المعروفة عنه، خصوصاً أننا كنا دفعة واحدة في هيئة التحقيق، ففي أول اجتماع مع معالي الوزير فالشخص الوحيد الذي تكلم بجرأة وناقش الوزير بقوة هو عبدالملك السلومي، وبعد الاجتماع تصلت به وشكرته نيابةً عن الدفعة التي التزمت الصمت، ومن بعدها صرت إنسان جريء في قول الحقيقة وما يهمني أحد».

كتب ابن عمه الأستاذ/ محمد بن عبدالرحمن السلومي: «وداعاً يا بن عمي عبدالملك.. وداعاً يا صاحب الوجه البشوش.. وداعاً يا صاحب الابتسامة الجميلة والدعابة الحاضرة، لم أكن ألقاه إلا ويناولني ابتسامته المعهودة ودعابته الجاهزة..

كان رحمة الله يهتم بصلة رحمه وآخر لقاءاتي معه (قبل أسبوع من وفاته تقريباً) حينما زارني في بيتي بالرياض عندما جاء لإجراء العملية لعينيه، تجاذبت معه أطراف الحديث، وكعادته كان يحمل هم نصرة الدين ومتحمساً لنهضة الشعوب المسلمة، الحديث معه –رحمه الله– لا يمل، ليتني كنت أعرف أنه

ونظم الشيخ/ محمد بن عائض القرني قصيدة عن تلميذه -سابقاً في المعهد العلمي عبدالملك، وكان عبدالملك قد بادر أستاذه وشيخه في الحرم المكي بالسلام عليه، فقال عنه: «وكان قد رآني ولم أره، وبادرني خلافاً لبعض التلاميذ اللذين لا يبادرون أساتذتهم بالسلام»، وذلك قبل وفاته بأيام معدودة، والقصيدة بعنوان: (رثاء الشاب الودود عبد الملك السلومي -رحمه الله-).

> لله ما يُعطى وما يَمنعُ وفاز من بالصبر يَسترجعُ الموت حقٌّ ماله دافع وجنةُ المأوى هي المَطْمَعُ والعُمر محدودٌ فلا تَجزعنْ وافزعْ إلى من عنده المفْزَعُ وإن يكن عبد المليك ارتقى إلى جِنَانٍ شأنها الأرفعُ فقد مضی حتہاً إلى ربِّه وجنة الخلد له مَرْبَعُ قد کان براً صالحاً پرتَدی ثوبَ التُّقى أخلاقُه تَسطَعُ ما أنسَ لما جاءني باسمًا أمام بيت الله يَستَطْلِعُ ألقى تحيات المحبِّ الذي ألفاظُهُ كالشهدِ بَلْ أنجعُ

ومما قيل عنه شعراً ما نظمه زميله (عوض بن هاشم الثقفي)<sup>(1)</sup>: وما الدنيا سوى دار المتاع وما نَيلُ البقاء بمُستَطاع فصبراً يا أُصيحابي فإنَّا بُلِينا عصر أمس بالتياع فقدنا صاحباً شهماً كريماً عفيفَ النفس محمود الطباع فا للعين إن لم تَبْك عذرٌ إذا حلَّ اسمه عند السماع أبا مريم رحلت بلا وداع وجئنا عند قبرك للوداع فليت الميت يسمعنا وتدري بأنَّا بعد موتك في انقطاع

(١) كان رحمه الله حينها قابلني في الحرم يُلحُّ عليَّ بطريقة غريبة يريد أن يُقدِّمُ لي أيَّ خدمة أطلبها، فهل هو الوداع؟!!. (٢) كتب هذه الأبيات زميله عوض الثقفي بعنوان: (مشاعر اجتاحتني). ٣

مختارات من التغريدات

تغريدات عبدالملك –رحمه الله– كثيرة، وكثير منها مفيد، وقد حرصت على تصنيف بعضها ولعل ذكرها هنا مما يخلِّد ذكر صاحبها، ويكون مدعاة للدعاء له، وإعادة تغريدها.

تغريداته بدعاء الله: (الحمدلله الذي لا يصرف عنا شيئاً إلا لحكمة ثم يعوضنا بالأجمل)، (أنت المُسهّل وأنت المُيسّر وأنت على كل شيء قدير.. وكفى بالله وكيلا)، (ربي ارزقني بها لا أعلم، كيف أطلبه منك فأنت بها تحتاجه نفسي أعلم)، (اللهم أتبع عليَّ منك رزقا لا تجعله لأحد علي فيه مِنَّه برحمتك يا أرحم الراحمين)، (أثق بك ربي ... وأعلم أنك إذا حرمتني؛ حميتني).

تغريداته عن بر الوالدين: (لأن أمي تبتسم ولأن أبي بخير مازالت حياتي جنه)، (والله لو تطلبين عيوني يا أمي لأقول إن العَمَى خيره)، (يُجازيك اللهِ.. يا أمّي.. لأنني، أنا لا أستطيع)، (أمي.. هي رئة ثالثه.. دعواتها نجاة.. أقدامها جنة.. قسوتها إرشاد.. وجودها حياة.. من أكون بدونها؟ فيا رب لا تحرمني منها)، (لا شيء يوجع القلب ويحرقك ألماً بمثل رؤيتك لأمك وهي تفتح كيس أدويتها.. صباحاً، ظهراً، ليلاً .. أمي: دمتي لي عيداً لا أفقدهُ)

تغريداته في التفاؤل: (لا يوجد شخص خالي من الهموم، لكن يوجد من يتذكر أنها «مجرد دنيا» فيبتسم)، (عندما يوزع الله الأقدار ولا يمنحك شيء تريده أدرك تماماً أن الله سيمنحك شيء أجمل مما تريد.. تفاءلوا فقط)، (شكراً.. لكل من كسَّر «مجاديفي» لقد تعلمت السباحة من هذا..! والاعتهاد على النفس أكثر من السابق)، (النجاح هو القدرة على الانتقال من فشل إلى فشل دون أن تفقد حماسك)، (لا تدعهم يعرفون عنك سوى سعادتك، ولا يرون إلا ابتسامتك، وإن ضاقت عليك فالزم (الصمت))

تغريدات له فيها حِكَم: (المال ضروري للحياة...وراحة البال ضرورية للسعادة)، (عرفنا كل شيء في الحياة إلا كيف نعيشها!!)، (قال الولد لأبيه: صاحب القهامة عند الباب. قال الأب: يا بني نحن أصحاب القهامة وهو صاحب النظافة، جاء ليساعدنا. كم هي جميلة تلك التربية)، (لم نُخلَق لنُرضِي الخَلْق)، (مهها كانت حاجة الإنسان للشمس فإنها تغيب ولا يبكي لغيابها أحد)، (نمتلك فن المواساة لغيرنا، ولا نملكها لأنفسنا)، (الضعيف هو من تكون سلطته أساس قوته)، (تُصبح الأقوال رمادًا حين لا يكون للأفعال أثرًا)، (عذراً إذا انكسر كأس الثقة.. فإنه غير قابل للإصلاح)، (كها تقول.. يُقال عنك شئت أم أبيت؛ صُن غيرك... يُصان حضورك وغيابك)، (الدنيا من أولها إلى آخرها لا تساوي غَمّ ساعة.. فكيف بغَمّ العمر؟ (ابن القيم))، (يزيدُ سفاهةً وأزيدُ حِلْهاً // كعودٍ زادَهُ الإحراقُ بغيمًا العمر؟ (ابن القيم))، (يزيدُ سفاهةً وأزيدُ حِلْهاً // كعودٍ زادَهُ الإحراقُ الإبحار فيه).

تغريدات فيها دروس من الحياة: (أمام كل شيء خسرته أشياء كثيرة فهمتها)، (شكراً لمواقف أيقظتني وصنعتني من جديد، وشكراً لعلاقاتي الجديدة التي توقعت منها القليل ووجدت منها الكثير، وعفواً للبقية في الحياة دروس)، (استوقفتني هذه العبارة البليغة (لو أمطرت السهاء حرية لخرج العبيد بمظلاتهم)، لن تنهض أمة فيها هؤلاء العبيد)، (القرارات الصحيحة تأتي من الخبرة، والخبرة تأتي من القرارات الخاطئة)، (إذا خسرت شخص لأنك كنت صريح معه، فأنت الرابح لأن العقول الصغيرة هي التي لا تستقبل الصراحة وتفضل المجاملة)، (حقيقةً.. صحيح أن المياه تعود لمجاريها في معظم الأحيان لكنها لا تعود دائماً «صالحه للشرب» بالمختصر : لا تجرح أحد وتقول: حصل خير)، (عندما يُظلَم الناس باسم العدل، ويُنشر الجهل باسم التعليم، وتتم الخيانة باسم الأمانة.. فاسأل الله السلامة)، (الناجح هو من يبنى طريق نجاحه بالأحجار التي رماها في وجهه الآخرون)، (واسطتك هي سِرٌّ نجاحك)، (لا تخبر أحد بأنك تفتقده فيتهادى)، (نحتاج في بعض الأوقات لأن نرخى قبضتنا عن أشياء كثيرة فقد يرهقنا أكثر التمسك بها)، (لا تتعجب من عصفور يهرب وأنت تقترب منه وفي يدك طعام له، «فالطيور عكس البشر.. تؤمن بأن الحرية أغلى من الخبز!!..» (إبراهيم الفقى))، (الوحدة أفضل بكثير من التواجد مع منافقين)، (دروس الحياة تُفيد من يجتهد فيها .. ولن يتعلم منها الغبر مبالي ولو بعد فتره)، (جهل المرء لعيوبه من أكبر العيوب.. والساقط لا يخاف السقوط)، (العين تُكذِّب نفسها إن أحبت.. والأذن تُصدِّق الغير إن كرهت)، (إذا قابلت الإساءة بالإساءة، فمتى تنتهى الإساءة؟)، (إذا رأيت إنسان قد عشق الوحدة، فاعلم أنه تحمل أكثر من اللازم(، (الذي لا يخشى أن يمسك الأشواك هو الذي سيقطف الورود)، (الوطن، ليس هو الأرض التي وُلِدْتَ فيها. فحيثها وجَدْتَ الاحترام والتقدير والحياة الكريمة فثمة وطنك)، (ليس هناك أذكي من أن تكون غَبيًّا في الوقت المناسب)، (صحيح أن الدنيا ممر، لكن على الأقل عاملها كأنها ترانزيت في مطار هيثرو، لا تعاملها كدورة مياه بإحدى محطات طرقنا السريعة).

ومن تغريداته عن القانون: (العدل قيمة عظيمة قامت عليه السموات والأرض، العدل ليس مبنى ولا وزارة ولا وزير)، (الكثير من دارسي الحقوق ينبهرون بالقانون ويقفون تحت فقهاء القانون كالبهائم العجماء.. فتراهم ينبهرون بمقولة للسنهوري ويتضايقون لذكر آية قرآنية)، («قانون في بريطانيا يتيح لك رفع دعوى قضائية ضدّ من يُطيل النظر فيك» أعرف ديرة لو يطبقون عليهم ذا القانون كان يتجمّعون كلهم بالسجن)، (النظام القضائي في إنجلترا وويلز يقرر أن التغريد باستخدام تويتر في المحكمة مسموح ولا يؤثر على القضية، ويحقق مبدأ العلانية)، (من خصائص القانون «سلطة الجبر» على تطبيقه القانون الدولي «فعليا» تهمش به تلك السلطة.. ولذلك نفى بعض فقهاء القانون صفة القانون عنه).

تغريداته عن الظلم: (تجده ينتقد الطغاة في تعاملهم مع شعوبهم وهو يُعامل الخدم بوحشيه!! كلُّ يظلم حسب إمكانياته)، (من «الاستحار» الحديث عن حقوق المرأة في الوقت الذي تغتصب فيه النساء بسوريا)، (دموع المظلومين، هي في أعينهم مجرد ماء ولكنها عند الله صواعق يضرب بها الظالم .. فاحذر أن تظلم أحد)، (إذا رأيت الظالم مستمراً في ظلمه، فاعرف أن نهايته محتومة، وإذا رأيت المظلوم مستمراً في مقاومته فاعرف أن انتصاره محتوم(، (من الظلم أن نلوم الآباء الصالحين على عدم صلاح أبنائهم.. فليس ذنب المطر أن الأرض التي نزل فيها تحولت إلى وحل ولم تتحول إلى غابة).

ومن تغريداته في الطرافة: (فراق البعض!! يحتاج إلى سجود شكر)، (من الحيل النفسية.. الجمال جمال الروح)، (من محاسن هذا البلد أنه يربطك بالله كثيرا، فعندما يضيع لك حق ليس أمامك سوى الدعاء، وعندما تحدث مصيبه ليس هناك تفسير سوى القضاء والقدر)، (كمية الكهرباء التي تسري داخل الجسد حين يضرب «كوعك» في طرف الطاولة كافية لتشغيل مخيم)، (أكَلَ كبسته المفضلة.. وأتبعها كأس لبن.. ثم فرش كرشته على الكنب.. ثم ظهرت سُرَّته كبئر نفط عظيم)، (سألها: لماذا نُحلقتم جميلات وناقصات عقل؟!!! فأجابت: جميلات لتحبونا،، وناقصات عقل لنحبكم!)، (للتخلص من النمل، اخلط قطع ź

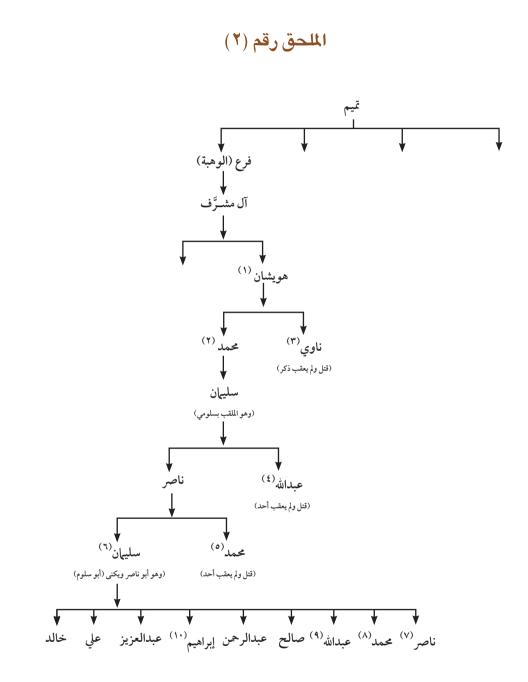
رخام صغيره مع فلفل أسود وسكر، يأتي النمل ليأكل السكر فيعطس من رائحة الفلفل فيرتطم رأسه بالرخام فيموت)، (عالم أمريكي مسلم كتب تعريفا للهيئة أي هيئة الأمر بالمعروف قال: إنهم مجموعة رجال هدفهم التأكد من أن الشعب السعودي كله سيدخل الجنة!!!)، (بريطاني يسأل سعودي: لماذا لا تصافحون النساء في السعودية؟ فردَّ عليه: هل يستطيع أي شخص يسلم على ملكتكم؟ قال: نعم، قال السعودي: بس ما عندكم نفط).

ومن تغريداته في المجالات الإدارية والسياسة: (لو أن الثورة في سوريا انتصرت منذ البداية لكان منَّاع رئيسا لسوريا، ونصر الله ما زال بطلا، وإيران مجاهدة، يُؤخِّر النصر ليميز الله الخبيث من الطيب)، (سُجن محمو د شاكر أيام عبد الناصر فحققوا معه بتهمة «قلب نظام الحكم».. فقال: يُفترض أن تكون التهمة «تعديل نظام الحكم» لأن الحكم أساساً مقلوب)، (مكافحة الإرهاب فكرة خدمت أمريكا كثيراً في مطامعها الخارجية، وخدمت (غيرها) أكثر في شؤونها الداخلية. أصبحت تهمة معلبة لمن طالب بحق أو إخراج معتقل)، (مجلس شورى تم اختياره بدون شورى...عجبى !!)، (نظراً للتهديد الإيراني الداهم فقد قررت دول الخليج أن تتخذ المزيد من الإجراءات القمعية ضد شعوبها حتى تقوّى الجبهة الداخلية! خليجنا واحد)، (هل أصبح تحقيق الأمن للشعب مِنَّة من الحكومات على شعوبها؟!! هذا أهم واجب عليهم مقابل قبول الناس بحكمهم)، (يستطيع الرئيس الأمريكي إبادة دول وشعوب بأكملها، لكنه في المقابل لا يستطيع صفع مواطن أمريكي كف واحد، لأن سر عظمة الدول هو عظمة قدر مواطنيها)، (كان من الأفضل أن يتفرغ الرئيس المصرى الجديد لمشاكل مصر التي لا تُعد ولا تُحصى بدل الدخول في معارك سياسية مع خصومه منذ الأيام الأولى)، (سؤال يؤرقني: رأينا جميع الجمعيات الخيرية (الدينية) ومواقفها من الثورة السورية. أين جمعيات النفع

٣٤

العام (الليبرالية) من الحدث؟؟؟)، (ينهالون على مرسي بالسب والانتقاد على حضوره قمة عدم الانحياز، ربما تناسوا دعوتهم نجاد لحضور قمة مكة.. عجبي على من يكيل بمكيالين!! (، (كفرت بالديموقراطية المزعومة، وزاد اليقين عندي يقيناً بأن الليبراليون والعلمانيون ومن معهم لا يبحثون عن حرية أو انفتاح، بل عن مصالحهم فقط)، (من مصلحة أي دولة تصارع من أجل البقاء أن توقظ الفتنة الطائفية، ثم توهم الشعب أنها تقف موقف المحايد الذي يحمي كل طائفة من الأخرى)، (اسرق كما تشاء، تجاوز كما تشاء، انهب كما تشاء، اقتل كما تشاء، فأنت وطني طالما أنت لست معارضاً!!)، (إذا رأيت بيئة عمل أو مجتمع ليس فيه رأي آخر أو معترض فأعلم أنه يسوقهم مستبد ديكتاتوري).

ومن منوعات التغريدات له: (قال للمصلين: استووا.. تراصّوا.. لا تدعوا فُرُجاتٍ للشيطان! ما يفعل الشيطان بالفُرُجات وقد أُخليَ له المنبر؟)، (يقول المثل الإيطالي: «كم رجل يهدد ويتوعد وهو يرتعد خوفاً»؟!)، (لدينا حرية يفتقدها الغرب، مثل: الضجيج في منازلنا دون الخوف من أن يشتكي الجيران، ركن السيارة في أي مكان،و ضرب أطفالنا بحرية في مكان عام)، (لن ينتصر التطرف مها علا صوته، فوسطية رسول الله ﷺ (اذهبوا فأنتم الطلقاء) انتصرت على تطرف قريش بمكرهم به ليقتلوه)، (عندما ترى امرأة محترمه تقف مع فاسدة: توصف المحترمة أنها فسدت!! ولا توصف الفاسدة أنها أصبحت والمساء، ثم يَسأَل الشيخَ عن حكم الودائع في بنوك سويسرا، وفي رمضان يختِم القرآن ويَبكي بالتراويح، وفي العيد فوق هام السحب)، (لو عرفنا كم يُصرف على حيوانات المترفين في العالم أمام الجوعي لعرفنا أن الحيوان له القيمة العليا على الإنسان!!!)، (في مكة قديماً كان الرجل إذا وجد لوح عليه عجين غير مخبوز

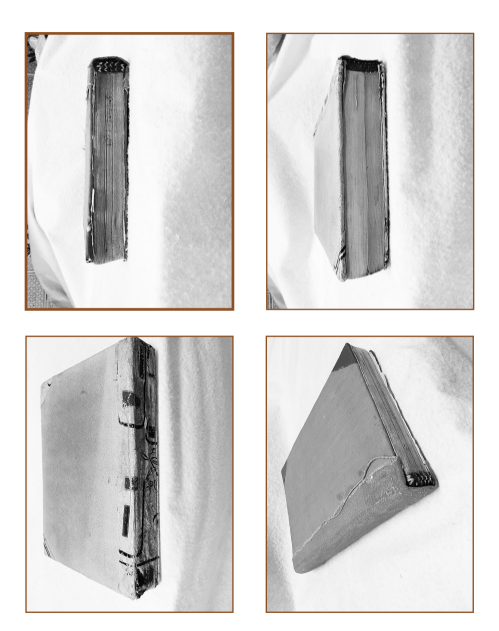


۳ ٤ ٤

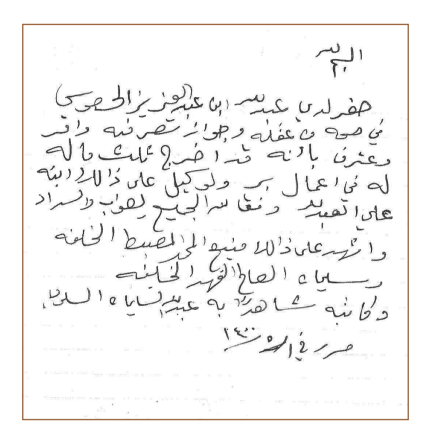
#### هوامش الرسم البياني لنسب الاسرة

(١) (هو يشان) هو الذي قَدِمَ إلى الشنانة من أشيقر بعد الحرب التي حدثت بين المشارفة. (٢) (محمد) له بنتان (شمَّا) و(ميثاء) واشتهرت شمَّا بلقب الجبعا، وبها سُمِّيت إحدى مجارى سيول الشنانة القديمة، أما ميثاء عقَّبت (شقراء) و(عبيلة). (٣) (ناوي) لم يعقب أحد من الذكور. وقُتل زمن الدولة العثمانية على يد عسكر الغزاة الذين حاصر وا الشنانة القديمة بقيادة (أحمد طوسون باشا بمكان أسموه حزم النظام عام ١٢٣٠هـ)، وقد قُتل (ناوي) خارج سور الشنانة ودُفن بقير معروف بقبر (ناوي) ويعرفه أبناء (أبو سلوم) الكبار. وله بنت اسمها مريم، وهي زوجة خليفة بن عبدالله بن خليفة بن منيع الملقب (حسحوس) فهي جدة كل عائلة (الحسحوس) وعلى هذا فعائلة السلومي تُعد أخوال لعائلة الحسحوس من الخليفة. (٤) (عبدالله) ويُلقَّب (معدان) قُتل زمن الدولة العثمانية. ٥) (محمد) قُتل قرب قصر بن عقيل على يد راعي من رعاة الإبل من البدارين من قبيلة حرب. (٦) المطوع سليهان بن ناصر بن سليهان (السلومي) له ترجمة سابقة بعنوان: سليهان بن ناصر بن سليمان السلومي – الشخصية والرسالة (دور المطوعين-المطاوعة- في الوحدة الفكرية)، وقد عُرفت الأسرة به فيها بعد ذلك فهو عميدها، كما أن ظهور ونمو أسرة (السلومي) بدأ بوجوده أكثر من ذي قبل. (٧) ناصر بن سليمان كانت وفاته عام ١٤٠٣ هـ. (٨) محمد بن سليمان بن ناصر السلومي ووالدته هي سارة بنت منيع البليهد مات بسبب الغوص في بئر بالمدينة عام ١٣٦١هـ تقريباً. (٩) هو الشيخ عبدالله بن سليمان بن ناصر السلومي هو صاحب هذه الترجمة، وهو شيخ أسرته. (۱۰) إبراهيم بن سليهان، كانت وفاته عام ١٤٣٢ه.

الملحق رقم (٣) فن حباكة المصاحف

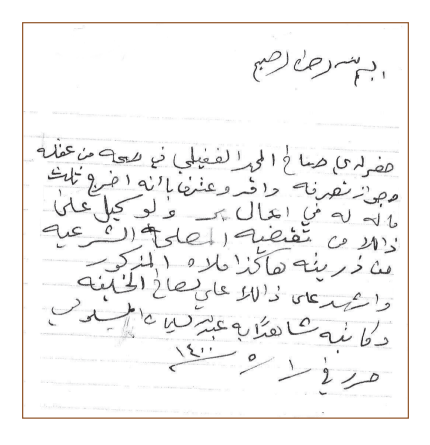


# الملحق رقم (٤) كتابته بخط يده تحريراً في ١/٥/ ١٤٠٠ هـ وصية عبدالله (عبيد) بن عبدالعزيز الحسحوس الخليفة بثلث ماله على أعمال البر.



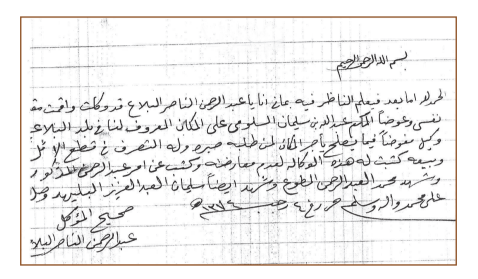
## الملحق رقم (٥)

كتابة بخط يده تحريراً في ١ / ٥/ ١٤٠٠هـ وصية صالح المحمد الغفيلي (ساكن المطية) بثلث ماله على أعمال البر.



#### الملحق رقم (٦)

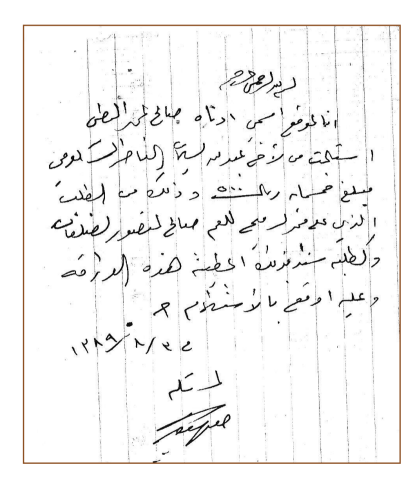
توكيل عبدالرحمن الناصر البلاع وتفويضه للمطوِّع عبدالله السلومي في تأجير مكانه في بلد البلاعية بالشنانة، وبيع ما فيه من الأخشاب والأثل، وذلك بتاريخ ٤/ ٧/ ١٣٧٤هـ



۴ ٤ '

#### الملحق رقم (٧)

إيصال حقوق بين الدائنين وتدوين ورقة مكتوبة بذلك بتاريخ ٣/ ٨/ ١٣٨٩ هـ، بين صالح المحمد البطي ومحمد الرميح للعم صالح المنصور الضلعان.



# الملحق رقم (٨)

۳٥

تدوين دَيْن للتاجر على الناصر الخليوي الكائن في ذمة عبدالله العوفي وأبيه صالح وأخيه محمد، وهي الوثيقة المدونة بتاريخ٢٥/ ٥/ ١٣٨٤هـ.

ب مطنی لناللا 'ی میں داللا ما نبه عبر و ترجہ به عبری لنا مطابوں می م 0/0 e h للاسين و تدى الرصل لم تجده منظرب 2 لينا الأروا مداعلن فلا لبي بعد aster C لغد مفرلري كالان عامه للاحر 2 4 10 10 202 2 لته عن لال ان على مد حرا عزط على Lan we and -بالم يرمي الم حي عرض بابي لوي 1212 de lield C to Su p: 5 5 5 N V. راطلعت على دين على لنا حريري いいどいい repland and a 14/20 .... 5 16 32 Jul 5 for a har Dece il his and i لواحل من الدين من الواحل ف 200

#### الملحق رقم (٩)

تدوينه ورقة طلاق جبر بن عبدالله الجبر من زوجته هيا بنت عبدالله السعيد بتاريخ ٥/ ٥/ ١٤٠٠ه.

E) F الجسوم، ومعدة وسلم على لابنها بعد ، ما بعسر معرّ حضرلرو جبي ابه عليم الجبر واحر معلر ف أنه فد طلئ نرو عنه المسات هيا الله عبير الشرحس السعيد طلقة واحد المسات هاكنه أفلا فآجر الشرحيل وحريث على والد الني عديم ابن حاطلال وح العديمن الحاصرا فناينه وطنه عماهي به عيم الحاصرا فناينه العام به عيم مر فاخرجاد الادل

0

الملحق رقم (۱۰) كتابة مبايعة أرض بين محمد بن إبراهيم العبودي وعبدالله العضيب وتدوين استلام حقوق البيع بتاريخ ٥/ ٨/ ١٣٧٨هـ وأخرى بتاريخ ٩/ ٨/ ١٣٧٨هـ.

علم به ف بر ه ا نه مفرله م عشر لعضب ومحلص لم وتفقاعلى ان المسم لدر في التي باع و لعدد عام يس العفب تفعلت ' للالفبطها دنعدم تحديدها بالبند بحارى بنهما بظهرهم لرزيه: عرضها محالة دمنوكا منوع ، فبله جنوباً و عمادةً ارجة بإعاً ، رُفاون في عب باعاً : ز المن عدور اعاً : خ آ فرها ارج وعكر باعاً اكا لمدلا فدله وشرفاً غان وعشرت باعا برايا لحدد العرف جرحان جنوب حولى لسيالات نافد خيلة وعرفاً ن خرف ملا لحر برا المعرف لدي لطرمي دف عمال الم د من فاله تنفظ جماع له دار ال ر وع المدى بالهل فيه مفنوا وحدودها عادة 24.00 S. JACO معرعند ی مخد بر ج مبود و فروعذی با ' نه معرعند ی مخد بر ج مبود و فروعذی با ' نه است بن عبیر لعضب مسایة ریا ان و دور و ف نمه لائم باع عد علی جس و دونا من سر میں اخیه لائه لور حل حل لجسی دا دنا من سر علی لوغیر 

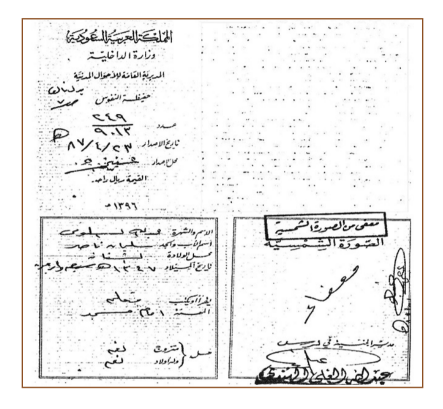
۳01

الملحق رقم (١١) تحرير مبايعة بتاريخ ١٤٠٢ / ٢ / ١٤٠٢هـ، وذلك عن أرض زراعية في عشيرة بين عبدالعزيز الخليفة وكيلاً عن إخوته إلى جديًّد بن معاضد المطيري متضمنةً حدود المزرعة وتفاصيل أخرى.

بع الم الرجي الحسم وجه ولعلاة والدم على علا نبى عد لقد م الاتفان بي كلر م طفا الأكل علي ابن الخابنه و كيلاعا الحق نه: الطري الكالي حديد ابن معا فيدالطريع ، على الم يفي عبد العذير بب الارض الزارعيه النا عه له وزير ففه به عدد ، فساد ربعي الى را ل متفر وعل الأرض المباعد في المحاة اعتبع : حب الشرط الدنيه اولاً السبل تسى لطرن الذاى عنى المطالبة في زياد نه او نقطانية صبع با تخذ الطي الأول حاجنه ع باي ن م حرف الماعة وبافذ من الحياة العديية والحنوبية الزرعة الماعة وبافذ من الحياة العديية والحنوبية لات التي الم : حداقت لأرض من الحياة العدينة والعنوبية دى لكال طلاالعي جما دى لحنوب (مفالطاع من الجرب طلاعدى : وعزطا الجرب الكرنا ما معن للحراث الرحية ولي المعنى علالية الباغ باني سي تفرجه الرولة لوكا تاذل عاكرًا ش الى وا باعلان لا مال لوبيعري シンシック

#### الملحق رقم (١٢)

يُلاحظ نظام وزارة الداخلية في الإعفاء من التصوير، وقد كانت حفيظة النفوس الخاصة به لا تحمل صورةً فوتوغرافية، واستفاد – مثل غيره– من هذا النظام.



#### الملحق رقم (١٣) (أ)

الخطاب الصادر من رئيس هيئات الرس إلى المطوع نفسه بتاريخ ١٠/ ١/ ١٣٩٥ ه.

مت إدر الرحمة الرحمة الملكر العنة الشكولات رئاسة هيئات الامر بالمعروف تاريخ - < / ١٥ مرفقات بنجد \_ والمنطقه الشرقية \_ وخط الانابيب الم محالجة علاف الرم عسالية السمام السلو المرم ورجمة الله وركام . ويداكا ولط م كل مرعد لإم الحمد وجديع العيد لل جدال الحماي وألحمص مرجده طويل وأنهم قداعيا كم آ عرهى أن عمنا الرض من العنو وتيس محكر إس لارتفى للمم لعسرة الرجم للم للم مرب ورب بم معدر مرجرور تم العير فالجوال در والفيع ليت المائلم مر وسور جطائع ود ت ع 2400

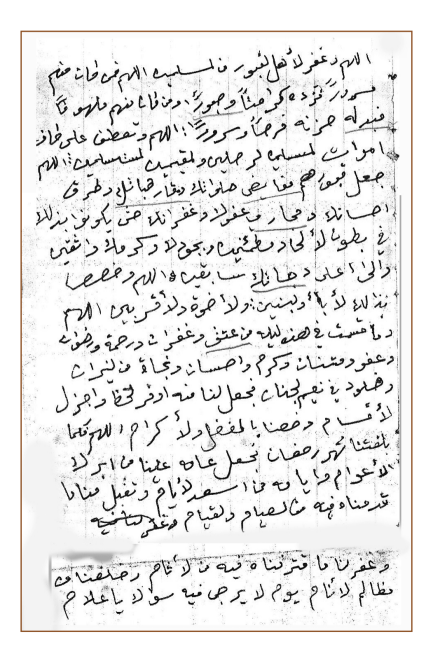
## الملحق رقم (١٣) (ب)

الخطاب الصادر إلى رئيس محكمة الرس بتاريخ ١٠ / ١/ ١٣٩٦ هـ .

الله التجزال تجتيب الملك العربين السبعودين الرق هيئة الامر بالمعروف في 🕰 💋 AN V V P المشفوعيات.. ففيله يوس محكمه لرمس البلام عويكم ورجمة له وبيدارن لفضليكم عدما رمع لنا عيابهم المسام المجماعكم مسحرا لحدسه بالنائم وتتزاله عقيرالي حراما الحامق عسيس الحلفة الحليق . عبد الإستما المرضي اسمارهماوتاه، خليف العياس بأية لايسي وسمعيلا فالحاعة ولاالجع سرمنع طويل المم مناصحتهما با هم الرعديدة وحمالاته بم يزالوست على عدم سهودهم الذي كلرادج الناالرخ من لفصل . لامرم ما ترونه لازما حالهم مقظلي ٢ رس هات ارس Marken .

"0

الملحق رقم (١٤) صورة من إحدى أوراق ختمة الشيخ عبدالله بن سليهان السلومي قبل وجودها مطبوعة.



#### الملحق رقم (١٥)

خطاب موجه من فضيلة الشيخ صالح ابن أحمد الخريصي رئيس محاكم القصيم في عام٢٥/ شعبان/ ١٣٨٢هـ إلى من يراه من المسلمين وفيه التذكير بحلول شهر رمضان والتنبيه بوجوب تجنب المنكرات وفعل الخيرات.

يسبر الأأ الرحين الرحسييم ن صالم بن احمد الخريضي الى من براه من اخواتنا المسلمين وفقتى الله وإياهم القيام بواجبات الدين وعصمني اباهم من طرق المفضوب عليهم والضالين الآمين سلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد فقد قان الله في كتابعا لمبين ذكر فان الذكرى تنفع المونين وقال تعالى ادح الى سبيل ربك بالحكمة والموطة الحسنة وجا دلهم بالتى احسن ن ربك هو اعلم بمن ضل عن سبيله وهو اعلم بالمهنتدين ولحلول هذا الشدر المبارك أحيبنا تدبيهكم على أشياء للبا لتواب الله عز وجل في يذل النصيحة وخوفاً على الجميع من أسباب الخزى والفضيحة فتعلمون رحمكم اللسم ن عدًا الشهر العبارك احد أركان الإسلام ومبانيه وأن الله عز وجل فرض عنيامه في محكم كتابه وسن رسول الله اليه صلى الله عليه وسلم قيامه ورغب في ذلك فقال صلى الله عليهوسلم من قام رمضان ابمانا واحتسابا غفر له مأ قلم من ذئبه فدو موسم عظيم وشدس مبارك كزم وينبخي تلقيه بالتوبة والاتابة وحفظ اوتاته بتلاوة القران وذكر الله ز وجل واغتنام مضاعفة الثواب فيه بكاثرة الصدقة وكثارة فاكر الله مز وجل فان الحسنة فيه بالفرحسنة والركحة فيه إلف ركحة وإحذروا رحمكم الله مط يجرج الصرم من الاعمال السيئة كالغيبة والنميمة والفحثر وقول الزور وقير ذلك ن المحرمات التي يتأكد تحريمها في هذا الشدر وإياكم وجالس الخسيمة التي هن كليلة بالخيبة والحرمان المكوف على الراديو واستماع الاصوات الفاجرة والمحطات الماجنة ومجالس الفيموق كالاجتماع على شرب التتن اللعب الشطرنج وكذا وما يقطح الانسان عن سيرة الى الله نعالى والدار الآخرة كالنظر في المجلات والصحف لتى لوكان فيما قائدة ففي كتاب الله وسنة رسوله وتمانيف اساطين الاسلام وإقوال الائمة الأعلام غنية عن ذلك يعما يناسب ذكره والتنبيه عليه وجوب الزكاة والملم باتها احتر اركان الاسلام واتها قرينة الصلاة في كتأب الله مع ذلك فانها تزكى العال وتنعيه كط روى عن الذبي صلى اللعطيموسلم انه قال حصنوا أموالكم بالزكاة وداوا مرضاكم بالصدقة واستقبلوا امواج البلاء بالدعاء والتضرع وقال ماحلك ملك في يرولا يجر الاجتمى الزكاة وقال صلى الله بليه وسلم ان تمام الاسلام ان تودوا الزكاة وقال صلى الله عليموسلم اقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وحجوا وأعتبروا واستقيعوا يستقم لكم والاحاديث في فضلها والجيد الشديد/والنهي الاكيد في منصها كثيرة جدا ياتي يحضهها والمطلوب مو اخراجها على الوقية الشرعي البرض الذي تبرا \* به الدمة ويسقط به الواجب ويرجو المبلد به تواب الله عز وجل بعد أن يحاسب الانسان نقسه محاسبة الشريك الشحيح لشريكه ويقو، ويثمن كل ما أعده للتجارة بما يساوى في الوقت الحاضر لا قيما اشترام به ثم يخرجها طيرة بما نفسه متشرحا يذلك صدره لقول الذي صلى الله عليموسلم أن أوليا" الله المطون الى أن قال وووتي الزكاة طبية بدا نفسه إلى أن قال في الجديث ويغم الصلاة ويوتى الزكاة الا رافق محمد صلى الله عليموسلو في بجبوحة جنة أبوا بها معاريح الذعب واما من كرهها او كره شيئًا ما امر الله به واوجبه وصار في نفسة حن او حزازة فدو داخل في 5 عمر، توله تعالى ذلك بانهم

كرهوا ها انزل الله فاحيط اعطلهم ولوعمل هذا العمل مكراهنه لم واه مدرجه في الشديد في كتابه وسنة رسوله فاكتر من أن يحصر وأشهر من أن يـ ذكر قال اللع عز وجل والذيه ن يكثرون الدمني والفضة ولا ينفقونها في سبيال اللمافيشرهم يحذا باليم يوم بحمى عليها في تار جهنم فتكوى بها جباً هنَّم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كترتم لانفسكم فذوذ را ما كنتم تكثرون قال بن مسعود رض الله عنه لاً يكوى رجل يكتز فيمنس . درهم در هما ولا دينا ردينارا ولكن يوسع جلده حتى يوضع كل دينا رعلى حدثه وقال صالى ولا يحسبن الذين يبخلون بما أتَّاهم الله من فضله هو خيراً لزم يل هو شر لزم سيطوقون ما يخلوا به يوم القيامة وقال النبي صلى الله عليه وسلم ما من رجل لا يودى زكاة ماله الا مثل له يوم الذياءه شيها ما أقرح فيكوى به جيهـته وجنيته وظِيْرٍ، في يرم كأن مقداره خمسين الف سنة حتى يقضى بين الناس وانما خصت هذه الأعضاء لآن الجزأ" من جنس الممل فالفقير آخوك بينك وبينه الرابطة الدينية الاملامية فاذا رايته عيست وجهك فلوشاء الله أغنساه وافقرك ولكن لم الحكمة البالشة والحجة الددامفة لينظر صبره وشكرك وثال النبي صلى الله عليه وسلم فيرقر الله على أقنياء المسلمين في اموالهم بقدر الذي يسح فقراءهم ولن يجهد الفقراء اذا جاعوا ومروا الا بما يصنع اغنياوهم الا وإن الله سيحامينم حسايًا شديدًا ويعدَّبهم عدايًا اليط وقال على اللعليه وسلم ويل للاغنياء من القفراء يوم القدامة ياقولون ربنا ظلمونا ختوننا الدى فرضت لنا عليهم فيانول اللم عز وجل وعزى وخلالي لاد تيتكم ولاباعه ته ولإياهد تدم تم تلى صلى الله عليه وسلم والذين في اموالدم حق للساد ل والحروم وفي حديث السراء الطويل انم على الله عليموسلم مرعلى قوم يسرحون كما تسرح الانمام الى الخرين والزقوم فقال من عولاءً يا جبريل فقال الذيان لا يودون صدقات اموالهم وط ظلمتم الله وط الله بظلام للمبيد وقال صلى الله عليدوسلم ط متحقوم الزكاة الا ايتلامم الله بالسنيرن فالحذر الحذر فأن الناقة ابضير وما ينبغي التنبيه عليه ما أوجبه اللععز جل احصاً\* الإنسان ماله كلمعند تمام الحول حاضره وفاقبه قليله وكثيره اذا بلغ نصابا تقوده وتروضه مدا أهد للتجارة ثم يزكى الجميع ولكن يجبعلى الانمان أن يعلم أن هذا حقواجب لا يجوز لمان يتصرف فيه الا بما أمر الله به من صرفه الى الاصناف الثمانية فيكون منفذا لما أمره به ربه لا لما يهواه ويريده ويريده فلا يحايي يها ولا يدفع من يما مذمقولا يقى يما ما له ولا يستخدم بينا ولا يجوز سرقما في سائر القربات كبناء المساجد. وأجراء الانها ر وتكلين الموتى وتصبير المقابر لأن الله سبحانه وتعالى نولى قسيبا بنفسه على الإصناف المذكورة في قولمتعالى انما الصدقات للفقراء والمساكين الى آخر آلاية وإنما اداء حصر ولم يكل ذلك لملك مقرب ولا لليس مرسمه ل فادوها رحمكم الله الى أخوانكم ووأسوهم بيما وأحذروا من تأخيرهما والمططلة بما قان لأرى الصدقة وهوالسماطل يها ملحون على لسأن رمول الله صلى الله عليتوسلم وتك روى أن النبي صلى الله عليقوسلم قال ما خالطت الصدقة أوقال الزكاة مالا الا انسدته وهذا يحتمل معنيين أحدهما إن الصدقة ما تركت في الولم تخرج متعالاً! علككح«

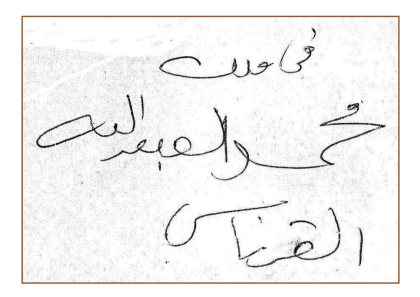
والثاني ان الرجل قد ياخذ الصدقة وهوغني عنها فيضعها في ماله فتهلكه وبهذا فسره الامام احمد رضي الله عنه وبعض الناس ربما انه باخذ الصدقة في حال حاجته فاذا اغناه اللماستمر على الاخذ واستمر الدافع على اعطائه وهذا لا يجوز لان الدافع جب عليه مان لا يدفع الزكاة الاعلى من غلب على ظنه أنه فقير والغنى لا يجوز لم اخذ ها حتى ولو قال في نفسه آخذ ها وأعطيها غيري فإن النبي صلى الله عليموسلم قال لا تحل الصدقة لغني ولا لقوى مكتسب فعليكم عباد الله تقوى الله سبحانه جميعا فأن الضي مسئول والفتير مسدول ومن خفي عليه شيُّ من ذلك وجب عليه سوال العلماء لقوله تعالى فاسئلوا اهل الذكر أن كتم لا تعلمون بالبينات والزبر ولان من تمام الواجب وما لا يتم الواجب به المجمو واجب هذا ومما تذكركم به المقام العظيم الذي يستجلب به النعم ويستدفع به حلول النقم وهو مقام الامر بالمحروف والنهى عن المنكر فأن النجاة المضونة عند تزول المقويات وحلول المثلاث لاهل الامر بالمعروف والندى عن المنكر قال تعالى فلما تسواما ذكروا به انجينا الذين يندون عن السوُّ وتال تعالى فلولا كان من القرون من قبلكم أولو بنَّية ينهون عن الفساد في الإرض الاقليلا من انجينا منهم وفي الحديثما ترك قورالامر بالمعروف والنهى عن الامنكر الالم ترنع اعالهم ولم يسمع دعاو مُعسم وفى الحديثا يحا لتأمن بالمعروف ولتندون عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم شراركم فيسومونكم سوء العذاب م يوعو خياركم فلا يستجاب لنهم لثامن بالمعرود ولتنهون عن المنكراو ليبعثن الله عليكم من لا يرحم مخيركم ولا يوقر كبيركم وتعلمون رحمكم اللغان لا عذر لاحد في ترك هذا الواجب المظم وهو الامر بالمعروف والنهىعن المنكروان كلا راع ومسدول عن رعيته فعلى حاحب البيت تفقد احوال أهل بيته من نسا واولا د وخدم وأن يكون عليهم بالمرصاد عن تبرج من النساء واظهارزينة في وكف الأولاد عن الخروج والتجول في مواضح الترم والأخذ على ايديبم لما يصلحهم وان لا يرفع عنهم عمام ادبا كما قال صلى اللمعليه وسلم في الاهل والاولاد ولا ترفيعماك عنهم ادبا وأخفهم في الله عز رجل وقال ما نحل والد واله افضل من ادب حسن فالاد بالحسن ينفع الأبوالولد فيحياتهما وبغد وفاتهما فالحذر الحذران ياتيكم امرالله وانتم فافلون وان ياتيكم عذابه وانتم فى ثيا بالخفلة رائلون ولا تداحنوا في دين الله فان الداهن في دينه المعرفر عن الامر بالمعروف والنهي عن المنكر وأن كأن من من ازهد الناءرواعبدهم شرمن أهل الكبائرولا تامنوا مكرالله فانه لا يامن مكر الله الا القوم الخاسرون واحذروا الفضائم يوم تبلى السرائر وتطهر مخبئات الصدور والضمائر واتذوا يوما ترجعون فيه ألى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون هذا وأسال الله الكرم ربالحرثر العظيم أن ينصر دينه ويعلى كلمته وأن يمن على الجميع الجميح بالهداية والتوفيق الى احسن منبح واقوم طريق انه جواد كريم وصلى الله علىمحمد واله وصحبمحمه وسلم تسليما كثيرا حسرر في ٢٥ من شعبان ١٣٨٢هـــــ قيام بطبعهما الفقسير السي اللسبه تعالسيسي محمد حسسان بلب

### الملحق رقم (١٦)

ورقة علمية كتبها فضيلة الشيخ ابن عثيمين بخط قلمه عن نفسه ومذيلةً بتوثيق من فضيلة الشيخ ابن باز وتوقيعه عن إحدى الشبهات المثارة.

لسايدالوالعم أقول وأنا كانت هذما لأحف إن معتدتنا وسركد والمنة فالممادا سراك وصفاته عى ماجاد فى كتاب الدتعالى ورسنة بنيه صل الداري وما كان عليه السلن العمالج وأعمر الهدى من بعدهم سواء فن ذلا صغة ألمعية وغرها . واننا نبر إلى استعال ونتبر من كارتول يخالن ما كمن عليم السلغ للما لمؤتمة الهدى من بعدهم في المسماء السرتعابي ومسفاته وغيرذ لل ونعتقد أن الدتعالى هوالعلى بذاته على جيع خلقه كاهوتعالى على بصغاته و مود أن من قال: إن استعالى بذاته مع علقه في الأرض فهوكا فراومنال إن اعتقده في نفسه ولأذب إن نقله عن فيرع من علاء السلن . كإنزى أنه يجب إنكاركل كلمة تستلزم ذلك بأي لغظ فانت ومنأي قائل صدق لأن الحق أحق أن يتبع فإسم تعالى فوج عرش وعلم محيط بكل شي كاقال تعالى حسن أخدر بخلق السموات والأرض : ( لتعلوا أن المدعل كل من قدير مأن الله قد أماط بكل على (Use قال ذلك & شبه ممالصاغ الشبي ف ١٥ (١١) ٢٠٤ بسيم المح الحي ما ذكر فضيلة المسيخ وروساط العنيمن أعلالام ريضاح ما يعتق في اسماء اسر ومينا به وفي المعينه حق مطابق لما بجب في ا دعتقا ده في هذا الب و قاله عليه الفقيرا في المرتعا في عبلا يرجلون ال ومسالم على شيئ تدم أرجعه على مدوارات البعد العلية والانتاء المرهم الرجابى ممد إلملع على هذه الورقد أنه يصورها ميوزعها كالمطبة لم

# الملحق رقم (١٧) كتاب تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي وفي غلافه الداخلي كتب بخط الشيخ عبدالله السلومي عبارة: في ملك محمد العبدالله القرناس.

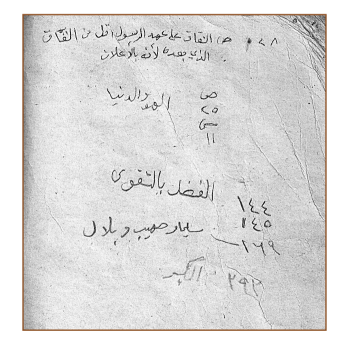


## الملحق رقم (١٨)

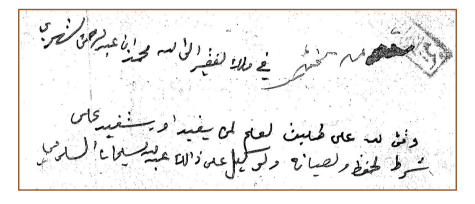
غلاف هذا الكتاب بجزئيه كتب عليه بخط الشيخ عبدالله السلومي أو خط مشابه له وفيه (في ملك الفقير إبراهيم بن محمد بن ضويان ٢٣/ محرم/ ١٣٣٢ هـ).

المجلد الاول من كتاب غاية الاماني في الرد على النبهاني للامام العـ لامه محي السنه تذكرة السلف الشيخ أبى المعالى الشافعي السلامى أحسن الله اليه ووالى نعمه عليه ه محمد شکری الالوسی ففعاسمام ME ALL ALL ALL ALL ALL في متد الفقر المعم بحرب صوران ٢٠٠ حج

الملحق رقم (١٩) تدوين الفوائد العلمية في الغلاف الداخلي للكتاب مما يعكس اهتهام المعني بالترجمة ببعض الموضوعات) ومن ذلك: النفاق في عهد الرسول أقل من النفاق الذي بعده لأنه بالإعلان مع كتابة رقم الصفحة (٢٨)، وكذلك: الفضل بالتقوى ورقم الصفحة (١٤٤)، وكذلك: سلهان وصهيب وبلال ورقم الصفحة (١٦٩)، وكذلك عبارة: حجة الرافضة الباطلة، الرافضة ابعد الناس عن التوحيد والصدق صفحة (٣٩١) كذلك كلمة الكر (٣٩٣).



الملحق رقم (٢٠) كما وجدتُ في مكتبته كتاب: (مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة) الجزء الأول وهو يزيد عن ٤٦٠ صفحة، ومطبوع في المطبعة السلفية ومكتبتها بمكة المكرمة عام ١٣٤٨هـ، وقد كُتب في الصفحة البيضاء الأولى من الكتاب بخط الشيخ محمد بن عبدالرحمن الشهري أو خط عبدالله السلومي العبارة التالية: في ملك الفقير إلى الله محمد بن عبدالرحمن الشهري، وقف لله على طلبة العلم لمن يفيد أو يستفيد على شرط الحفظ والصيانة، والوكيل على ذلك عبدالله السليمان السلومي.



 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 



أ/ مصادر كتب السنة النبوية :
١/ ابن حنبل، أبا عبدالله الإمام أحمد بن محمد الشيباني. مسند الإمام أحمد، الناشر مؤسسة الرسالة.
٢/ ابن رجب الحنبلي، زين الدين عبدالرحمن بن أحمد. كتاب اختيار الأولى في شرح اختصام الملأ الأعلى.
٣/ ابن ماجة، محمد بن يزيد القزويني أبو عبد الله. سنن ابن ماجة، الناشر: دار إحياء الكتب العربية (فيصل عيسى البابي الحلبي).
٤/ أبو داود، سليهان بن الأشعث الأزدي السجستاني. سنن أبي دواد، الناشر: دار الرسالة العالمية.
٥/ الألباني، محمد ناصر الدين. صحيح الجامع الصحيحة، مكتبة المعارف الرياض.
٢/ الألباني، محمد ناصر الدين. صحيح الجامع الصحيحة، مكتبة المعارف الرياض.
٢/ الألباني، عمد ناصر الدين. صحيح الجامع الصغير وزياداته، الجزء الأول، الناشر: الناشر: الكتب الإسلامي.

٨/ البخاري، الإمام محمد بن إسهاعيل. الأدب المفرد.
٩/ البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى. السنن الكبرى، الناشر: دار الكتب العلمية.
١٠/ الترمذي، الإمام محمد بن عيسى. جامع الصحيح، الناشر المكتبة الإسلامية.
١١/ الحاكم، أبا عبد الله محمد بن عيسى. جامع الصحيح، الناشر المكتبة الإسلامية.
١١/ الحاكم، أبا عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري. المستدرك على الصحيحين، المجلد الأول، الناشر: دار الحرمين.
١٢/ الطبراني، الإمام أبي القاسم سليمان بن أحمد. معجم الطبراني الأوسط، دار المجلد الأول، الناشر: دار الحرمين.
١٢/ الطبراني، الإمام أبي القاسم سليمان بن أحمد. معجم الطبراني الأوسط، دار الحرمين – القاهرة ١٤١٥هـ.
١٢/ العجلوني، الإمام إسهاعيل بن محمد الجراحي الشافعي. كشف الخفاء ومزيل الإلباس.
١٢/ العراي، علي بن السلطان محمد الهروي. مرقاة الماتيح شرح مشكاة الصابيح، سنة النشر: ٢٢٢٢هـ / ٢٠٠٢م.
١٢/ مسلم، الإمام محمد بن الحجاج. صحيح مسلم، بيت الأفكار الدولية للنشر والتوزيع ١٤٦هـ/ ٢٩٨٨.

ب/ المصادر العامة:
 ١٦/ آل الشيخ، إبراهيم بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن. الدرر السنية في الكتب النجدية.
 ١٧/ أبو نعيم، أحمد بن عبدالله الأصفهاني. حلية الأولياء.
 ١٨/ أبو زيد، بكر بن عبد الله بن محمد. المداخل لآثار ابن تيمية.
 ١٩/ ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد. المصني ما يحمد الأصول.
 ٢٢/ ابن الأثير، أبي الحسن الجزري. كتاب جامع الأصول.
 ٢٢/ ابن تيمية، شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم. مقدمة الفتوى الحموية الكبرى،

٣٥/ التبريزي، يحيى بن على بن محمد. شرح ديوان أبي تمام. ٣٦/ الثعالبي، عبدالملك بن محمد بن إسماعيل. كتاب (اللطائف والظرائف في الأضداد). ٣٧/ الجرَّاوي، أحمد. كتاب مختصر صفوة الأدب ونخبة ديوان العرب. ٣٨/ الحريقي، حمد بن إبراهيم. كتاب (علماء من الرس)، الطبعة الأولى، عام ١٤١٢ه. ٣٩/ الذهبي، الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان. سبر أعلام النبلاء. ٤/ السلومي، محمد بن عبدالله. القطاع الثالث والفرص السانحة (رؤية مستقبلية). ٤١/ السلومي، محمد بن عبدالله. كتاب (سليمان بن ناصر السلومي –الشخصية والرسالة- دور المطوعين في الوحدة الفكرية). ٤٢/ السلومي، محمد بن عبدالله. ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب. ٤٣/ شيخو، محمَّد أمين. كشف خفايا علوم السحرة. ٤٤/ الصويَّان، عبدالرحمن بن عبدالعزيز . صفحات مطوية من تاريخنا الشعبي. ٤٥/ العمري، صالح بن سليمان. كتاب (آل سليم وتلامذتهم). ٤٦/ العبودي، محمد ناصر. معجم بلاد القصيم، الطبعة الثانية، عام ١٤١٠هـ. ٤٧/ العثيمين، العلامة محمد بن صالح. القول المفيد على كتاب التوحيد، الناشر : دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية الطبعة الثانية، عام ١٤٢٤هـ. ٤٨/ القحطاني، أبا محمد عبدالله بن محمد الأندلسي. (نونية القحطاني) تصحيح وتعليق محمد بن أحمد سيد احمد مكتبة السوادي، جده الطبعة الأولى، عام ١٤٠٩هـ. ٤٩/ المقدسي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن مفلح. الآداب الشرعية والمنح المرعية، دار عالم الكتب. • ٥/ المناوي، محمد عبد الرؤوف. فيض القدير شرح الجامع الصغير. ٥١/ النووي، الإمام محيى الدين يحيى بن شرف. مختصر رياض الصالحين، طبعة مؤسسة الوقف.

٥٢/ هرَّاس، محمد خليل. شرح القصيدة النونية (نونية ابن القيم الجوزية).

ج/ المصادر المترجمة :
٥٣/ بروكلهان، كارل. تاريخ الشعوب الاسلامية، ترجمه إلى العربية نبيه أمين فارس، ومنير البعلبكي الطبعة الخامسة، دار القلم، بيروت عام ١٩٧٣م.
٥٤/ فيلبي، هاري سانت جون. بعثة إلى نجد، ترجمة د. عبد الله العثيمين ط١. الرياض، مكتبة العبيكان، ١٤١٨/ ١٩٩٧م.

د/ المصادر الاليكترونية وغيرها:

- 1-http://www.ahlalhdeeth.com
- 2-http://www.albwady.com/vb/showthread.php?t=4401
- 3-http://www.gufeeri.com/vb/t3464.html
- 4-http://4i.ae/EGod

٥- محمد السلومي، أمي مدرستي على الرابط التالي :

http://3rdsector.org/catplay.php?catsmktba=602

٦- صحيفة عكاظ الالكترونية:

http://www.okaz.com.sa/new/Issues/20130520/ Con20130520602563.htm

7-http://3rdsector.org/Letters/Letter17.pdf

8-http://ar.wikipedia.org/wiki/

9-alqaoud.net/read.php?id=2193-

10-https://www.facebook.com/HAZEMOONparty/ posts/556654354388101

١١ - مقال مجلة البيان اللندنية في عددها العاشر عام ١٤٠٨ هـ شهر جمادي الآخر.

١٢ – ورقة الشيخ صالح الحصين المنشورة في موقع مركز القطاع الثالث:

http://3rdsector.org/play.php?catsmktba=112

13-http://albayan.co.uk/text.aspx?id=2814

- 14-http://saaid.net/book/open.php?cat=89&book=1599
- 15-http://www.islamselect.net/mat/91595
- 16-http://www.islamselect.net/mat/27844
- 17-http://www.islamselect.net/mat/4425
- 18-WWW.assalehi.com
- 19-http://libback.uqu.edu.sa/hipres/MAGZ/31000164-.pdf.
- 20-http://quran.maktoob.com/vb/quran30240/
- 21-http://4i.ae/qI2s

٢٢- الموسوعة الجغرافية للأماكن في المملكة العربية السعودية (CD). ٢٣- المرويات الشفهية (مجموعة من أقوال المعاصرين له من أصحابه وتلاميذه وماشابهها).

## خاتمة الخاتمة

﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بِأَنْفُسِمٍ عَن نَّفْسِةٍ - ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لا يُصِيبُهُمْ ظَماً أُولَا نَصَبُ وَلَا مَخْمَصَةً فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْحَصُفًارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍ نَّيْلًا إِلَا كُنِنَ لَهُ مربِهِ-عَمَلُ صَنبِخُ إِنَ ٱللَّهَ لا يُضِيعُ آجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ <sup>(1)</sup>

(التوبة: ١٢٠)

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَاً حَمَلَتَهُ أُمَّهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَلْهُ.
﴿ وَوَصَيْدَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَاً حَمَلَتَهُ أُمَّهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَلْهُ.
ثَلَتُوْنَ شَهْرًا حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ, وَبَلَغَ ٱزْبَعِينَ سَنَةَ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِى آنَ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلَّتِى أَنْتُمُونَ شَهْرًا حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَبَلَغَ ٱزْبَعِينَ سَنَةَ قَالَ رَبِ أَوْزِعْنِى آنَ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلَّتِى أَنْتُعُونَ شَهْرًا حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَبَعَنَ مَائِهُ وَاللَّهُ مَا تَعْمَلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ وَعَلَى وَلِدَى وَأَنَ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَدُهُ وَأَصْلِحٌ لِي فِي ذُرِيَيَةً إِنّي أَنْتُكُمَ وَإِنَى أَعْمَلُ مَائِعُ وَاللَّهُ أَمْ أَعْمَلُ مَا إِنَهُ مَنْ أَعْمَلُ مَا إِنَهُ مَنْ مَعْذَا لَقَنْ وَعَنْ وَاللَهُ مَا اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ الْعَمْنَ مَا عَمْلُ مَا لِحًا تَرْضَدُهُ وَأَصْلِحُ لِي فِي ذُرِيَيَةً إِنّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مَنَ ٱلْمُسْلِعِينَ أَنْ أَقُولَتِهِ كَالَيْنِ بَعَنَهُ مَا عَنْهُمُ أَحْسَنَ مَا عَمْلُوا وَنَنْ جَاوَزُ عَن سَيَعَانِهُمْ فَى أَعْمَلُهُ مَنْ أَعْمَلُهُ وَاللَهُ مَنْ إِنَهُ مُوالَةُ مَنْ مَعْتُ أَعْمَالُهُ مُ مُعْمَا وَنَ عَنْهُ مَنْ الْعَمْدَةِ وَقَا إِنَهُ مَنْ أَعْمَالُهُ مَنْهُ أَعْمَى أَنْهُ مَنْ إَنْ أَنْهُ وَبَعْ أَذَي مَن الْمُسْلِعِينَ إَنْ أَقُولَتِهِ أَنْ أَعْمَلُ مَعْتَكَ الْتَنْ إِنَهُ مَنْ مَاعْمِ أَعْنَ إِنَهُ إِنْهُ مَنْ أَنْ أَعْمَالَةُ مَنْ مَاعَة مَا الْمَعْذَى إِنْ أَنْ أَنْ أَعْرَبُهُ مُنْ أَعْمَا الْعَنْ إِنْ أَنْ أَعْمَا مَا إِنْ أَنْ أَعْمَا وَا مَنْ مَا مَعْتَلُهُ مَا إِنَهُ مُعْتُ مُعْتَقَا مَا مُعْتُ مُنْ أَعْمَا مُنَهُ مَا أَعْمَا مُنَهُ مَا مَعْنَ مُعْمَا أَصْلِعَا مَعْنَا مَنْ مَعْ مَنْ أَعْنَا مَا مَعْنَا مَا مَعْ مُنَا أَعْمَا مُ مَا مَعْنُ مُ مَا مَعْنَا مَا أَعْمَا مُوالَةً وَنْ مَعْ مَعْنَا مَعْمَا مَا مَا أَعْنَا مَا مُعْمَا مُنَا مَا أَعْمَا مَا أَعْ مَا أَعْنَ مَا مَا أَعْنَ مَا مَا مَا مَا مَا أَنْ أَعْنَ مَا مَا مَعْ أَعْذَا مَا مَا مَا أَعْنَ مَا مَعْنَا مَا أَعْنَا مَا أَعْنَا مَا مَا مَا مَا مَعُ مَاعُنَ

(الأحقاف:١٦،١٥)

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنْبَعَنْهُمْ ذُرِيَنُهُمْ بِإِيمَنٍ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَنَهُمْ وَمَآ أَلَنْنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم قِن شَىۡءَ كُلُّ ٱمۡرِعِ بِمَا كَسَبَ رَهِيْ ٣٠ ﴾

(الطور: ۲۱)

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 



أ/ كتب صدرت للمؤلف (بفضل الله تعالى وتوفيقه)
١/ كتاب: القطاع الخيري ودعاوى الإرهاب (الناشر: مجلة البيان).
٢/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (الناشر: مجلة البيان).
٣/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (اللغة الانجليزية) (الناشر:
٣/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (اللغة الانجليزية) (الناشر:
٤/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (اللغة الانجليزية) (الناشر:
٣/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (اللغة الانجليزية) (الناشر:
٣/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (اللغة الانجليزية) (الناشر:
٤/ كتاب: ضحايا بريئة للحرب العالمية على الإرهاب (ثمان لغات) (فرنسي، ألماني، روسي، هولندي، اندونيسي، ألباني، بوسني، أوردو) (الناشر: مركز القطاع الثالث مع دور نشر أجنبية أخرى)
٥/ كتاب: القطاع الثالث والفرص السانحة – رؤية مستقبلية (الناشر: العبيكان ومركز قطاع).
٢/ كتاب: أمي مدرستي (الناشر: مركز قطاع).
٢/ كتاب: أمي مدرستي (الناشر: مركز قطاع).

" V

www.3rdsector.org

ولمعرفة مواقع تواجد بيع الكتاب يمكنكم زيارة الموقع أعلاه

www.3rdsector.org

 $\bullet \bigcirc \bullet \bigcirc$ 

#### هذا الكتاب

يأمل المؤلف فيه أن يكون محاولةً (غير تقليدية) في الترجمة، وفي الإسهام في الكتابة عن التاريخ الاجتهاعي والتطوعي في وطن التطوع قديماً وحديثاً، فقد كشف هذا البحث وما يهاثله للمؤلف:

• أن تقصير الباحثين وكُتَّاب التاريخ أو المؤرخين والعلماء في تدوين حياة الأمة الاجتماعية العلمية والمعرفية والتطوعية والاحتسابية بصفة مستقلة عن كتابة التاريخ السياسي أسهم بشكل كبير في حرمان الأمة من الشراكة المجتمعية في السيادة والريادة والقيادة للأمة فيما بعد ذلك، بل إن عدم تدوين جهاد الشعوب في تأسيس الدول أو في طرد المستعمرين في بعض دول العالم الإسلامي وعدم نشر هذا التاريخ الاجتماعي والتطوعي والجهادي للأمة على نطاق واسع زاد من إمكانية على كانية بحد في تأسيس الدول أو في طرد المستعمرين في معض دول العالم الإسلامي وعدم نشر هذا التاريخ الاجتماعي والتطوعي والجهادي للأمة على نطاق واسع زاد من إمكانية محاولات اختزال التاريخ العام بالتاريخ السياسي دون سواه.

 كما كشف عن تجارب تطوعية مبكرة لشخصية تطوعية متواضعة، قد تفتح آفاقاً في وسائل العمل التطوعي ومجالاته، حيث شخصية الشيخ عبدالله بن سليهان السلومي-رحمه الله-"-نحسبه ولانزكي على الله أحداً- لم يَسْعَ لأي مطلب شخصي أو مكسب مادي أو تجمع حزبي حِزْبَه المسلمون أنّى كانوا وأين حلُّوا مشروعه الإنسان الذي يطمع أن يبلُغه كلمة التوحيد".

 قال عنه الشيخ صالح الحصيَّن -رحمه الله-: إنه شخصيةٌ لديه"(تجربة فريدة) من الخسارة أن تُنسى، وأن لا تبقى للأجيال، فهو ليس شخصاً عادياً من ناحية هِمَّتِه ومن ناحية فِكره ومن ناحية خِبرته وتجربته في الحياة".

مركز القطاع الثالث للاستشارات والدراسات الاجتماعية (قطاع) ص.ب ٣٦٦ الطائف: ٢١٩٤٤ ماتف: ١٢٧٣٧٣٥٥٧ فاكس: ١٢٧٣٣٠٠٩٨ الموقع الإلكتروني: www.3rdsector.org البريد الإلكتروني: info@the۳rdsector.org